
 

An Examination of Dietrich Bonhoeffer’s Engagementwith Martin 

Luther’s Two Kingdoms Doctrine through the Barmen Declaration 

Jafar Fallahi1  

1. Associate Professor, Department of Religious Studies, Faculty of Humanities, Semnan University, 
Semnan, Iran. Email: fallahijafar@semnan.ac.ir 

Abstract 

Dietrich Bonhoeffer, the German Lutheran theologian, engaged in resistance against the 
excesses and injustices of the regime during the rise of the Nazi government. Luther’s Two 
Kingdoms doctrine afforded the state considerable latitude and shielded it from religious 
protest and the institution of religion. Bonhoeffer, drawing upon the Barmen Declaration, 
offered reflections on the relationship between state and religion in his works The Cost of 
Discipleship and Ethics. 

The problem addressed in the present article is to demonstrate, through a descriptive and 
analytical method, how Bonhoeffer was able to present an alternative reading of Luther’s 
Two Kingdoms doctrine by employing the doctrine of mandates and commitments, and 
how the Barmen Declaration became a window for his views on this teaching. Although he 
preserved the distinction between these two institutions and other spheres of human life, he 
endeavored to emphasize the connection and relation of the aforementioned realms to Jesus 
Christ and to stress the moral accountability of both state and church. 

Bonhoeffer’s formulation of this doctrine does not regard the state as a secular institution, 
yet its connection with the religious domain does not violate the independence of either 
religion or sovereignty. Furthermore, Bonhoeffer’s emphasis on the service of both 
institutions in Christ places them alongside one another despite their distinction. 
Nevertheless, Bonhoeffer’s limited opportunity to develop his Ethics and this subject left 
certain ambiguities in his views on the matter. 

Keywords: Dietrich Bonhoeffer, Martin Luther, Political Theology, Barmen Declaration, 
Christianity and the Nazi Regime. 

Introduction 

Martin Luther (1483–1546), the reformer of Christianity, although not a political theorist, 
owed his success in advancing his religious views and standing against the Pope largely to 
the particular political conditions of his time. Based on the circumstances of his era, he 
adopted positions regarding the relationship between the institutions of religion and state 
that remained influential for years after him. His most important view in the political realm 
was the Two Kingdoms theory. In the history of Christianity, particularly in the twentieth 
century, it has been supposed that this doctrine entailed limitations on the militant and 
political activities of believers. 

Dietrich Bonhoeffer (1906–1944) was a German Lutheran theologian who, in the midst of 
the Nazi rise to power, engaged in practical and political struggle against them. German 
Protestant pastors, in opposition to certain harms inflicted by Nazi ideology, formed the 
Barmen Council, the result of which was the Barmen Declaration. This declaration or 
confession became a charter for the resistance of German pastors and militant Christians 
against the excesses of the Nazi regime and its religious branch, the German Christians. 
Bonhoeffer emphasized the Barmen Declaration and offered reflections based on certain 
articles of this declaration. These reflections led to his redefinition of the Two Kingdoms 
doctrine. The present article examines Dietrich Bonhoeffer's revision of Luther's Two 

mailto:fallahijafar@semnan.ac.ir
mailto:fallahijafar@semnan.ac.ir
https://orcid.org/0009-0000-7373-1048


 

Kingdoms doctrine through the lens of the Barmen Declaration. The central question of 
this research is: How did Bonhoeffer engage with the Two Kingdoms doctrine and the 
limitations this doctrine posed for resistance against the excesses of the Nazi regime? 
Subsidiary questions include: Upon what Christian teaching did Bonhoeffer rely in 
modifying the Two Kingdoms doctrine, and what was the influence of other movements, 
including the Barmen Declaration, in this endeavor? 

Research Findings 

Through the doctrine of mandates and commitments, Dietrich Bonhoeffer was able to 
establish the theoretical foundation of Lutheran theology for struggle against the Nazi 
regime and other secular political systems—and, interestingly, he pursued this through the 
Barmen Declaration. He himself was absent at the time of the Declaration's issuance, but 
arrived in Germany a few months after its publication and undertook practical and 
theoretical measures in support of it, including committing his reflections to writing, which 
ultimately took the form of books. In these works, he endeavored, drawing upon the 
Barmen Declaration—which was shared among various Protestant denominations—to 
articulate his new view on the relationship between the institutions of religion and state, 
and to demonstrate the sovereignty of Christ over both the material and spiritual worlds. 

Conclusion 

Following the issuance of the Barmen Declaration and in light of the theological-political 
circumstances of his time, Bonhoeffer relied upon the doctrine of 'mandates and 
commitments' and presented a formulation of Luther's Two Kingdoms doctrine that was in 
certain respects novel. What, in his view, existed in the current formulation of the fourfold 
mandates and commitments—and could compensate for the gap and distinction between 
the institutions of religion and state in Luther's doctrine—was their common divine ground 
and foundation upon the sole lordship of Jesus Christ. Relying on these ideas, Bonhoeffer 
developed an appropriate ethical framework for state and church that summoned both to a 
shared moral commitment in service to the people, while preserving boundaries that 
prevented political interference in one another. 

In this manner, the critique of oppressive regimes acquired religious-ethical legitimacy, 
and the mutual responsibility of state and church was emphasized. Furthermore, the 
prevailing conception of the church as a purely spiritual institution pertaining solely to 
individual-spiritual matters was moderated—all without removing the boundaries between 
these two realms. 

Bonhoeffer's considerable emphasis, following Barth, on Jesus Christ and a revelatory 
theology could have caused a closure in his theology in the social and political domain; 
however, Bonhoeffer endeavored to attend to the natural as well and to present his own 
formulation thereof. Another aspect of the passivity of the religious institution in the face 
of the state's excesses was their understanding of Christian faith and their avoidance of 
paying the cost. Through his reflections on the second article of the Barmen Declaration 
and his emphasis on 'costly grace,' Bonhoeffer set aside this limitation as well, essentially 
regarding any discipleship to Christ as requiring the payment of the cost of discipleship. 

A critique that may be leveled against this portion of Bonhoeffer's theological reflections 
is that his formulation perhaps lacked the necessary efficacy in the struggle against the Nazi 
regime. His emphasis on costly grace encouraged the believer in struggle, but his doctrine 
of mandates and commitments, although it compensated to some extent for the deficiencies 
of the Two Kingdoms doctrine, remained somewhat ambiguous in determining boundaries 
and possibilities. The same applies to his formulation regarding the use of natural reason, 



 

which appears to possess an ambiguity and complexity beyond what was useful in that era 
and in confrontation with the Nazi regime. 

Another critique of his reflections is that they were not fully developed, which may itself 
account for part of the first critique. Bonhoeffer lacked the stability and tranquility 
necessary to develop his theological views, and perhaps had he survived the calamity of 
the Third Reich, he would have found the opportunity in the postwar period to elaborate 
his views—an opportunity that, regrettably, he did not have. 

Cite this article: Fallahi, J. (2026). An Examination of Dietrich Bonhoeffer’s Engagementwith Martin 
Luther’s Two Kingdoms Doctrine through the Barmen Declaration. Religions and Mysticism, 58 (2), 
461-481.  (in Persian) 

Publisher: University of Tehran Press. 
Authors retain the copyright and full publishing rights. 
DOI:https://doi.org/10.22059/jrm.2025.404179.630686 

Article Type: Research Paper 
Received: 12-Oct-2025 
Received in revised form: 14-Nov-2025 
Accepted: 7-Dec-2025 
Published online: 13-Jan-2026  

 

 

https://doi.org/10.22059/jrm.2025.404179.630686




 
 

 

 قلمرو مارتین لوتر بررسی مواجهۀ دیتریش بونهوفر از خلال بیانیۀ بارمن با آموزۀ دو  
   1جعفر فلاحی 

رایانامه:  دانشیا . 1 ایران.  سمنان،  سمنان،  دانشگاه  انسانی،  علوم  دانشکدۀ  عرفان،  و  ادیان  گروه  ر، 
fallahijafar@semnan.ac.ir 

 چکیده
و    هایخواهادهیبه مقاومت در برابر ز   یناز   میکار آمدن رژ   یرو   طیآلمان در شرا  یبونهوفر متاله لوتر   شیتر ید
آموز   تیحاکم  یهای عدالتیب حد   ۀپرداخت.  تا  را  دولت  دست  لوتر  قلمرو«  م  ی»دو  از    گذاشتیباز  را  آن  و 

د د  ندارانیاعتراض  نهاد  م  نیو  تکنمودیمصون  با  بونهوفر  تأملات  یۀان یببر    هی.  کتاب  یبارمن   یبها  یهادر 
با روش   ۀمقال  ۀداد. مسئل  هیارا  نینسبت دولت و د  ۀو اخلاق دربار   یشاگرد و    یفیتوص  یحاضر آن است که 

دو قلمرو    ۀاز آموز   گرید  ی»اوامر و تعهدات« قرائت  ۀنشان دهد بونهوفر چگونه توانست با استفاده از آموز   یلیتحل
به در   یۀانیب  نیندهد و همچ  هیلوتر ارا آموزه بدل شد. او    نیا  ۀاو دربار   یها دگاهید  یبرا  یاچه ی بارمن چطور 

  ی و ربط قلمروها  د یق  دیحفظ کرد اما کوش  گریکدیبشر را از    اتیح  یهاعرصه  ریدو نهاد و سا  نیا  زیاگرچه تما
  ر ی کند. تقر   دیسا تاکیدولت و کل  ینهادها   یاخلاق  یی)ع( را متذکر شود و بر پاسخگو  حیمس  یسیمذکور با ع
موجب نقض   نید  ۀبا حوز   وندشیاما پ   انگاردیسکولار نم  یاست که دولت را نهاد  یآموزه به نحو   ن یبونهوفر از ا

  ح ی دو نهاد در مس  نیبونهوفر بر خدمت کردن ا  دیتاک  نی. همچنشودینم   تیو نهاد حاکم  نیاستقلال نهاد د
  ن یحال مجال اندک بونهوفر در پرداختن به کتاب اخلاق و ا نی. با ادهدیدر کنار هم قرار م زیرغم تماآنها را به

 باره شد. نیبونهوفر در ا یهادگاهیدر د ییهاماندن ابهام یمبحث موجب باق
 .یناز  میو رژ  تیحیبارمن، مس یۀانیب ،یاسیس اتیلوتر، اله نیبونهوفر، مارت شی تر ید: هاکلیدواژه

  نیدو قلمرو مارت  ۀبارمن با آموز   یۀانیبونهوفر از خلال ب  شیتر ید  ۀمواجه  یبررس  .(1404فلاحی، جعفر ):استناد
 .481-461(، 2) 58، ادیان و عرفان . لوتر 

 : مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران ناشر 
 حق چاپ و حقوق نشر برای نویسندگان محفوظ است. 

DOI: https://doi.org/10.22059/jrm.2025.404179.630686 

 پژوهشی - ی علم   : نوع مقاله 
 1404/ 07/ 20 : دریافت 

 1404/ 08/ 23 : بازنگری 
 1404/ 09/ 16 : پذیرش 

  1404/ 10/ 23 : انتشار 
  

mailto:fallahijafar@semnan.ac.ir
mailto:fallahijafar@semnan.ac.ir


 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 462

 مسئله   بیان 

  حال   این  با   نبود   سیاسی    پردازنظریه  اگرچه،  مسیحیت  دین   گراصلاح(  1483-1546)  1لوتر   مارتین 
   سیاسی    شرایط   مدیون  زیادی   حد   تا  را   پاپ   برابر  در   ایستادگی  ودینی   نظرات    بردپیش  در  توفیقش

 دولت   و  دین   نهادهای  رابطۀ  دربارۀ  هایی گیریموضع  اشزمانه   شرایط  بر  مبتنی  او.  بود  اشزمانه   خاص
 2  قلمرو  دو  نظریۀ  سیاست   قلمرو  در  او   دیدگاه  ترین مهم .  بود  تاثیرگذار  او  از  پس  هاسال  تا  که  داشت

  هایی محدودیت  آموزه  این  کهاست  دهبو  این  بر  تصور  بیستم  سدۀ  در  خصوصا    مسیحیت   تاریخ  در.  بود
 . استتهداش بر در دینداران سیاسی و مبارزاتی هایفعالیت  برای را

( متالهی آلمانی و لوتری است که در بحبوحۀ به قدرت رسیدن  1906-1944)  3دیتریش بونهوفر 
های پروتستانی  آلمان در مقابله با بعضی از ها به مبارزۀ سیاسی و عملی با آنها پرداخت. کشیشنازی

اش بیانیۀ بارمن  را تشکیل دادند که نتیجه  4بارمنهای وارده از جانب  ایدئولوژی  نازی شورای  آسیب 
اعتراف یا  بیانیه  این  برابر   نامه منشوری برای مقاومت  کشیش شد.  آلمانی در  ها و مسیحیان  مبارز  

شد. بونهوفر بر بیانیۀ بارمن تاکید   5های رژیم نازی و شاخۀ دینی  آن یعنی مسیحیان ژرمن خواهیزیاده
داشت و تاملاتی با تکیه بر بعضی از بندهای این بیانیه داشت. این تاملات به بازتعریف  او از آموزۀ دو  
قلمرو منجر شد. مقالۀ حاضر به بازنگری  دیتریش بونهوفر دربارۀ آموزۀ دو قلمرو  لوتر از خلال  بیانیۀ  

پردازد. درواقع سوال  اصلی  این پژوهش این است که مواجهۀ بونهوفر با آموزۀ دو قلمرو و  بارمن می
های های رژیم  نازی چگونه بود. سوال خواهیهای این آموزه برای مقاومت در برابر  زیادهمحدودیت 

ای از مسیحیت آموزۀ دو قلمرو را فرعی هم عبارت خواهند بود از این که بونهوفر با تکیه بر چه آموزه
 ها از جمله بیانیۀ بارمن چه بود؟ تعدیل کرد و در این راه چه تاثیر  سایر  جریان

 ضرورت 

  که   این   خاصهاست،  دهبو  روشنگری  دورۀ  از  بعد  مهم   مسایل  از  یکی  سیاست    نهاد   و  دین    نهاد   رابطۀ
است.  تهانگیخ  بر  اخلاق  و  سیاست،  دین  یعنی،  سه   این  رابطۀ  در  را  مهمی  هایبحث   اخلاق   اهمیت

 از   یکی  امروز  حال  هر  به  امااست.  دهش  کاسته  سیاسی   امور  در  دین    نهاد   اهمیت  از  مدرن  دورۀ  در
   اجتماعی  و  سیاسی   شرایط   برابر  در  دینداران  و  دین  که  است  این  دینداران  و  دین   نهاد   مهم  هایدغدغه
 معنای   به،  سکولار  ایحیطه  باید  را  سیاست  حوزۀ  آیا.  باشند  داشته  توانندمی   کارکردی  و  وظیفه  چه  خاص
 خاص    ایدئولوژیک  و  فرهنگی   عوامل  پنداریممی  خنثی  ایحیطه   آنچه  در  یا  کرد  تلقی،  طرفبی  و  خنثی

 و  تاثیرگذاری   اجازۀ  دین   نهاد  به  توانمی  نتیجه  در  و  هستند  تاثیرگذاری   و  آفرینینقش  حال  در

 
1. Martin Luther 
2. Two Kingdoms 
3. Dietrich Bonhoeffer 
4. Barmen 
5. German Christians 



 463  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

  بر   او  هایدیدگاه  که  است  مدرن  دورۀ  در  مهم   متالهان  از  یکی  بونهوفر  دیتریش؟  داد  را  آفرینینقش
   بخش رهایی  هایالهیات   و  اروپایی   سیاسی   الهیات   مثل  بیستم  سدۀ   دوم  نیمۀ   سیاسی  هایگروه

  نهاد   رابطۀ  دربارۀ  نظراتی  قلمرو  دو  آموزۀ  دربارۀ  تامل   قالب  در  واست  دهبو  تاثیرگذار  لاتین  آمریکای
   قصد  حتی  و  را   سیاسی  هایگروه  این  به  پرداختن   قصد  اگرچه  مقاله  ایناست.  دهکر   ابراز  دولت  و  کلیسا

  به   حال  این  با،  ندارد  چیست  مشخصا    سیاسی   امور  در  دین   نهاد   نقش  که  را  سوال  این  به  پرداختن
  بازتعریف  و   قلمرو  دو  آموزۀ  در  بازنگری:  پردازدمی  بونهوفر   تفکر  در  حیطه  این  در  بنیادین   ایمسئله
 .اجتماعی و سیاسی  امور به پرداختن در مسیحی  کلیسای  جایگاه

 پژوهش   پیشینۀ 

 آلمان   پروتستان  کلیسای    شرایط  به  نازی«   رژیم  با  آلمان   پروتستان  کلیساهای  مواجهۀ   »بررسی  مقالۀ
 کلیسای  برای  نازی  رژیم   مخاطرات  به  آن  در  نویسنده  و  پردازدمی  نازی  رژیم   گرفتن  قدرت  دورۀ  در

 رژیم   با  مقابله  در   معترف  کلیسای  هایفعالیت   و  بارمن  بیانیۀ  و  معترف  کلیسای   گیریشکل ،  پروتستان
 . (1394، فلاحیاست )تهپرداخ نازی

بهروز حدادی در مقالۀ »دین و دولت در اندیشۀ مارتین لوتر« به پیشینۀ رابطۀ دین و دولت در غرب   
پردازد. او در این  کند و به آن میپردازد و نهایتا  آموزۀ دو قلمرو  مارتین لوتر را مطرح میمسیحی می

دهد که لوتر با این آموزه در عمل نوعی مشروعیت  دینی برای قدرت  سیاسی قایل  مقاله توضیح می
شود که لوتر خود هم به این  شود. او متذکر میشود و ید  دولت در عرصۀ امور  دنیوی گشوده میمی

بود و سعی کرد محدودیت گاه  آ این  امر  اما  ایجاد کند  این نظریۀ خود و قدرت  حکومت  برای  هایی 
های نابجای آموزۀ دو قلمرو  رفیتشود که ظها در عمل چندان به چشم نیامد. حدادی متذکر میتلاش

 . (1395دهند )حدادی، خود را در دورۀ آلمان  نازی نشان می
  نازیسم ها و اعترافات کلیساهای مسیحی در آلمان  دورۀ  به واکنش در زبان انگلیسی کتاب  کاکر ن  

سنت  رهبران  چگونه  که  کندمی  بررسی  و  پردازدمی با   در  شاناعتقادی  اسناد  و  هاکلیسا،  مواجهه 
سیاست و  نازی  کردندایدئولوژی  عمل  هیتلر  دولت  مقاله Cochrane, 1962)  های  در  ر  بَل  ای (. 

تر   دربارۀ رویکرد متعادل دهد همچنین توضیحاتی  مفاهیم دو پادشاهی و تمایز دو این دو را توضیح می
 . (Ballor, 2012کند )بونهوفر در حیطۀ عمل اجتماعی و سیاسی عرضه می

کوشد به دورۀ نازی و تنگنای آموزۀ دو قلمرو برای دینداران  لوتری در مقابله با  نوشتار حاضر می
ای و های الهیاتیرژیم  نازی بپردازد و نشان بدهد که دیتریش بونهوفر چگونه و با تکیه بر چه آموزه

 . هایی کوشید آن را تعدیل کندنامهاعتراف



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 464

 لوتر     قلمرو   دو   نظریۀ  . 1

مارتین لوتر کشیشی و اصلاحگر  مسیحی در آغاز  سدۀ شانزدهم تحولی در جهان مسیحی پدید آورد. 
نامه اعتراض کرد اما این اعتراض به اصلاحاتی  « به فروش آمرزشای ماده  95اعلامیۀ  ابتدا با انتشار »

درازدامن و در نهایت پیدایش  مذهب  پروتستان  لوتری منجر شد. لوتر کوشید وساطت  دستگاه  پاپی  
بین فرد  مسیحی و خدا را از میان بردارد و مومن  مسیحی را به مواجهه مستقیم با کتاب مقدس و خدا  

ایمان تاکید داشت. شاهزادگان  آلمان در مبارزۀ لوتر با دستگاه  پاپ  ترغیب کند. او بر نجات از طریق   
 . ( 260-255: 1395از او حمایت کردند )لین، 

به معنای  -های میانه آموزۀ دو شمشیرترین نظریه در زمینۀ مناسبات  دین و سیاست در سدهمهم 
معنویقدرت و  دنیوی  پاپ-های  حمایت  با  که  سوم بود  اینوسان   بونیفاس   1198-1216)  6ها  و   )
این آموزه در پی  نزاع1294-1303)  7هشتم های  ( بدل به آموزۀ رسمی  کلیسا شد. شکل  کامل  

چهارم فیلیپ  پادشاه  با  هشتم  واحد«   8بونیفاس   روحانی   »سلطنت   عنوان   با  پاپ  فرمان   در   9و 
کرد اما هر دو را به کلیسا و درواقع است. درواقع این فرمان دو قدرت  دنیوی و معنوی را متمایز میآمده

ها اما با اجازۀ پاپ  کند و دومی را حکمرانکرد؛ اولی را پاپ به نحو مستقیم اعمال میبه پاپ اعطا می
(Smyth, 2003, 287-8 ) . 

کرده  مقرر  آفرینش  برای  را  قلمرو  دو  خدا  که  است  معتقد  گوستین  آ از  متاثر  قلمرو  لوتر  است: 
. قلمرو  معنوی جاودانه است و قلمرو  دنیوی محدود و گذرا است. در اولی 11و قلمرو  دنیوی  10معنوی 

همۀ مسیحیان برابرند و آزادند تا به نمایندگی از دیگران خدمت و عمل کنند. اما در قلمرو دنیوی که  
 ,Lutherاست )کنندهشریک  قلمرو  معنوی است عقل حاکم است و شمشیر به جای خدمت تعیین

1986: 91 ). . 
این آموزه در آستانۀ دورۀ اصلاح اعتبار  خود را تا حدی از دست داد چون کلیسا به انحطاط کشیده 

استفاده آموزه  این  از  و  بود  روحانی دچار شده  و  دنیوی  امور  که  در شرایطی  بود.  نادرست شده  هایی 
اختلاط شدید بودند و کلیسا غرق در امور  دنیوی بود لوتر کوشید با بعضی از وجوه  کلیسا از جمله این  

 .وجه مقابله و آن را اصلاح کند
اندیشۀ سیاسی  لوتر مبتنی بر دیدگاه  الهیاتی  او بود. در کنه  دیدگاه  الهیاتی  لوتر تقابل  بین ایمان  

است. لوتر معتقد بود که روح تنها از طریق  ایمان و نه از طریق  عمل  دینی آمرزیده  و عمل  دینی نهفته

 
6. Innocent III 
7. Boniface VIII 
8. Philip IV 
9. Unam Sanctam 
10. das geistliche Reich 
11. das weltliche Reich 



 465  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

تری است که او بین روح و جسم قایل بود. بنابراین  شود. درواقع این دیدگاه بازتاب  تفکیک  دقیق می
 . (Wannenwetsch, 2003: 127شناسی  ثنوی  لوتر مبنای الهیاتی  دیدگاه  او است )انسان

شود: روح در برابر  جسم، ایمان در درواقع تفکیک و تمایزی در سه سطح در اندیشۀ لوتر دیده می
(. لوتر دیالکتیک  ایمان و عمل  دینی را 33:  1389برابر  عمل  دینی و دین در برابر  سیاست )باربیه،  

شود. او  دهد، آنگاه این دیدگاه مبنایی نظری برای او در باب  رابطۀ دین و سیاست میشرح و بسط می
پردازد که دیندار  مسیحی هم کاملا  آزاد است و  به شرح  این نکته می  مسیحی    مومن    آزادیدر رسالۀ  

هم کاملا  مطیع. مومن  مسیحی همچون مسیح آزاد است و خادم است. او از قید  شریعت و عمل  
شده آزاد  گفته دینی  پولس  که  چنان  البته  و  آزادی است  مسیح  در  دیگران  به  خدمت  برای  است 

- 19:  1400مطیع  همه است« )لوتر،    …است. بنابراین »دیندار  مسیحی آزادترین انسان است و  یافته
21) . 

کند. لوتر تمایز مربوط به حوزۀ سیاسی را بر همین نکتۀ کلامی مربوط به ایمان و شریعت مبتنی می
کوشد رابطۀ بین دین و سیاست را بر بستری مسیحی بنا کند. لوتر بر خلاف  دیدگاه  کاتولیکی   او می

کند اما به فکر عرفی کردن  سیاست و مستقل  های دنیوی را از سیطرۀ روحانیان آزاد میوسطایی مقام
کردن  آنها از دین هم نیست. لوتر تمایز  بین دو مقام را ملغی کرد و به جای آن تمایز  بین  »دو قلمرو«  

(، اگرچه این تمایز به معنایی جدایی  این دو حوزه  426:  1387گراث،  یا »دو پادشاهی« را قرار داد )مک
 . نیست

کند که ( تاکید می14-13:  2( و رسالۀ اول  پطرس )7-1:  13لوتر با تکیه بر رساله به رومیان )
واسطۀ همین (. به 35:  1389حقوق  دنیوی و قدرت  دنیوی از سر  اراده و امر  خدا وجود دارند )باربیه،  

شود. درواقع لوتر مردم را به دو گروه  منشأ  الهی  قدرت، اطاعت از پادشاه و حتی از جبار الزامی می
کند: گروهی که به قلمرو  خداوند تعلق دارند یعنی آنها که به مسیح اعتقاد دارند و از او تبعیت  تقسیم می

کنند و گروه  دیگر که به قلمرو  دنیا تعلق دارند، یعنی همۀ کسانی که مسیحی نیستند؛ قلمرو  ایمان می
یارویی با اعضای قلمرو  ایمان نیازی به اعمال  قدرت  و قلمرو  شریعت در معنای وسیع  کلمه. در رو

نیست. برخلاف  آن، قلمرو  دنیا »تحت  قانون« و »تحت  شمشیر« است تا اعضای آن به سوی شرارت 
ها گناهکار  است، همۀ انسانکرده(. درواقع لوتر معتقد است دنیا شر و سقوط36:  1389نروند )باربیه،  

را می یکدیگر  باشد  نداشته  آنها وجود  از شرارت   برای جلوگیری  اگر قدرتی  و  درند. حکومت  هستند 
دنیوی مبنایی الهی دارد و مثل  قلمرو  روحانی خوب است، اما دلیل  ضرورت  آن برای حیات  اجتماعی  
آدمیان است. اساس  اخلاق  جمعی زور و اجبار است و فرمانرواها حق دارند برای اجرای  شرارت  

استفاده کنند. اقتدار  معنوی کلیسا مبتنی بر اقناع است نه زورگویی، و قدرت  دنیوی    احکام از شمشیر 
 . دولت مبتنی بر زور است نه اقناع

تجربۀ تاریخی  لوتر بر تنظیم  این آموزه تاثیر گذاشت. لوتر به واسطۀ آموزۀ دو قلمرو کوشید جلوی 
ها مرتکب شده بودند جلوگیری خلط  دو حوزۀ متمایز  قدرت را بگیرد و از تکرار  این تجربه که پیشتر پاپ



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 466

تنها فرمانروای این جهان  هبوط را  او به واسطۀ دیدگاه  مسیحی  خود خداوند  کار  یافته و گناهکند. 
شد بنابراین آنها دو قطب  مخالف   دانست اما این فرمانروایی  خداوند از طریق  این دو نهاد اعمال میمی

یکدیگر نبودند. بستر  تاریخی  دیگر  موثر بر لوتر حمایت  شاهزادگان  آلمان از او در وانفسای گیر و  
کلی با دخالت  مومنان در کار دولت به  1520گرفتاری  او در چنگ  دستگاه  پاپ بود. لوتر در دهۀ  

به نقد     1525اش بدهد. او در  ها موجب شد که او تغییراتی در نظریه مخالف بود. اما شورش  دهقان 
ها را هم به دلیل   ها پرداخت و البته دهقانبر  دهقان شان در برااشراف  آلمان به خاطر  روش  مستبدانه

(. این نگرش موجب  انتقادهایی به  431:  1387گراث،  شان ملامت کرد )مک هایشورش علیه ارباب
کرد. دهقان فردی  لوتر شد، چرا که مسیحیان را به پذیرفتن  ساختارهای ناعادلانۀ اجتماعی ترغیب می

بود که در اخلاق  شخصی باید مطابق با موعظۀ فراز  کوه طرف  دیگر  صورت  خود را به سوی ارباب  
بگیرد اما فرمانروا باید در جهان  گرفتار در گناه برای برقراری  نظم به شمشیر تکیه کند. درواقع دست  

ی از خصوصیات  نگرش  لوتری تلقی دولت برای سلطۀ نهایی بر اصحاب  کلیسا گشوده شد و این یک 
 .شد

 1930رسد ناتوانی  کلیسای پروتستان  آلمان در مخالفت  شدید با رژیم  نازی در دهۀ  به نظر می
ناشی از همین آموزه و دیدگاه  لوتر بود. شاید این ایراد به انتقاد  اخیر وارد بشود که توقع  تنظیم  نگرشی  

پریش است، اما  نسیاسی که مانع از استبداد  حاکمان بشود دچار  نوعی نگاه  غیرتاریخی زما-الهیاتی
کرد اش را تنظیم میطلبانههای سلطنتاین را هم باید در نظر داشت که در همان زمان که لوتر دیدگاه

 .معتقد بود باید مراقب پادشاهان بود تا در ورطۀ استبداد نیفتند 12تسوینگلی 

 مسیحی   کلیسای   در   آن  مداخلۀ   و  ملی     سوسیالیسم     ظهور  . 2

 سپس   و  توبینگن   معتبر  هایدانشگاه  در  سالگیهفده  از،  لوتری   مسیحی   متاله،  بونهوفر  دیتریش
 راینهولت  و  13هارناک  فُن  آدولف   مثل  نامی به  استادهای   نظر  زیر  الهیات  رشتۀ  در  تحصیل  به  برلین

   الهیات  برجستۀ  منتقد   حال  این  با.  پرداخت،  بودند  زمان  آن  در  لیبرال  برجستۀ   متالهان  از  که،  14زیبرگ
  است   ماجرایی  بارت   با  بونهوفر  رابطۀ.  کرد  جلب  را   بونهوفر   علاقۀ  و  توجه ،  15بارت   کارل  یعنی،  لیبرال
  در   خصوصا    بارت   تفکر    وجوه  از  بعضی   نقد،  نوارتدوکس   الهیات    پیشگام   این   از  تاثیرپذیری   شامل
  این    بروز  ترینمهم  که،  هانازی   افکار   علیه   مبارزه  در  همگامی   همچنین  و،  بونهوفر   آخر   هاینوشته
 . بود بارمن اعلامیۀ  صدور و 16معترف کلیسای  گیریشکل در آنها  مهم  دخالت مبارزه

 
12. Zwingli 
13. Adolf von Harnak 
14. Reinhold Seeberg 
15. Karl Barth 
16. Confessing Church 



 467  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

کوتاه    مهم زندگی   که  دید  خود  به  بسیار  تحولات   بونهوفر  رژیم  دیتریش  ظهور   آنها  ترین  
به قدرت رسید و این رخداد   1932سوسیالیست  ملی در آلمان به سرکردگی  آدلف هیتلر بود. هیتلر در 

از کار در دانشگاه دست    1933بحرانی جدی در کلیسای لوتری  آلمان پدید آورد. بونهوفر در سال   
 . (215: 1386لسون، کشید و بیش از پیش درگیر  حیات  عملی  مسیحی شد )گرنز و ا

توان فارغ از بافت  حاکمیت   اند دیدگاه  بونهوفر دربارۀ رابطۀ کلیسا و دولت را نمیچنان که گفته 
( کرد  درک  او  زمانۀ  آلمان   بر  نقصانPhiri, 2025: 6هیتلر  نازی  رژیم  الهیاتی  (.  و  اخلاقی  های 

رسید که قدرت گرفتن  آن موجب  پیامدهای ویرانگری برای آلمان  بسیاری در خود داشت و به نظر می
های غرور  ملی آلمان، ناشی از جنگ  جهانی  اول، بر افراشت و  باشد. این رژیم خیمۀ خود را بر ویرانه

کوشید که روحیۀ ملی را ترمیم کند و ملتی مقتدر و یکپارچه پدید بیاورد. نهاد  دین در این راه ظرفیت  
 .بسیج  ملی را داشت و حزب  نازی از آن غافل نبود

کوشید هیتلر را در جایگاه  مسیح  بود که می  »مسیحیان  ژرمن« گروهی مذهبی با ایدئولوژی  نازی
ها را در جهت  اهداف  حکومت  سوسیالیست  بنشاند و به این ترتیب عقاید و احساسات  دینی  آلمانی

ها در آلمان بروز  با به قدرت رسیدن  نازی  1930ملی همراه کند. اساسا  چنین تفکری در اوایل  دهۀ  
می تلقی  فردی  را  هیتلر  آن  افراطی  شکل   و  نبود یافت  قرار  البته  که  عیسی  با  مقایسه  قابل   کرد 

 . (27: 1396های عیسی را تکرار کند )رابرتسن، اشتباه
از جانب  خدا به حساب می از نگاه  مسیحیان  ژرمن هدایایی  آلمان  باید  کآمدند  نژاد و ملت   ه 

سو با حزب  نازی و (. موضع  این جریان، که هم 31:  1396شدند )رابرتسن،  خالص نگه داشته می
های غیرآلمانی، آمد، آن بود که عبادات و عقاید باید از همۀ گرایشبخشی از بدنۀ آن به حساب می

خصوصا  از اخلاقیات  عهد  عتیق و یهود پاک شود. همچنین »عیسای قهرمان« و انسانی سرافراز به 
یکی از رهبران  مسیحیان ژرمن در   1934شده بنشیند. در مارس   جای تصویر  بندۀ آزاردیده و شکنجه 

ومت بازوی بیرونی   بندی گفت که حکومت و کلیسا در هم تنیده شدند به این نحو که حک ای ششبیانیه
 . (34: 1396خدا و کلیسا بازوی  درونی خدا برای خیزاندن  مردم  آلمان تصور شد )رابرتسن، 

به این ترتیب کلیساهای آلمان و از جمله متاله و کشیش  لوتری، دیتریش بونهوفر، احساس کردند  
پیام  مسیح در حال  تحریف است. همچنین فشارهایی غیراخلاقی بر مخالفان  سوسیالیسم  ملی و 

ها و مومنان را به مخالفت ها از جمله کشیششد که بسیاری از آلمانیهمچنین بر یهودیان وارد می
مهم  ک.  برانگیخت.  )ر.  بود  معترف«  »کلیسای  تشکیل   آلمان  کلیساهای  در  جمعی  اقدام   ترین 

 . (9-106: 1394؛ فلاحی، 32-27:  1389رابرتسن، 

 باره   این   در   بونهوفر     تاملات   و   قلمرو   دو   نظریۀ  تنگناهای  . 3

 مواجه  کلیسا  حیطۀ  در  جومداخله  و  خواهتمامیت  حاکمیتی  با  را  خود  سویی  از  آلمان   لوتری   متالهان
   حکومت  از  نافرمانی  و  مبارزه   برای  خود    راه   سر   بر  موانعی  ایآموزه   لحاظبه  دیگر  سوی  از   و،  دیدندمی



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 468

  را   مستقر   دولت  و  داشت  خود   خاص  قلمرویی  حکومت  لوتر   نگاه  در.  کردندمی  مشاهده  سوم   رایش
(. درواقع 60:  1395،  حدادی)  نمود  تبعیت  آنها  از  و  کرد  تلقی  خدا   دست  به  شدهتاسیس  نهادی  باید

  آن  قدرت حیطۀ که نحویبه بود قایل قدرت برای  دینی مشروعیتی او که است آن اینجا در مهم نکتۀ
 دربارۀ   لوتر   انکار  در  توانمی  را  دیدگاه   این    تاثیر   از  اینمونه.  بود  الاطاعه  واجب  و  هاحوزه  سایر  از  متمایز

  نظر   از  البته .  کرد  مشاهده،  ناعادلانه   شرایط  در  ولو،  حاکمیت   برابر  در   خود  از  دفاع  برای  هادهقان    حق
  باشد  مخالف  او   مسیحی   وجدان  با  که  بخواهد  را   عملی  مسیحی   دیندار  از  ناعادل   حاکم  اگر   لوتر

 . (61: 1395، حدادی) است فرار و دعا  حد در مقاومت  این اما کند مقاومت تواندمی دیندار
هایی انجام  دیتریش بونهوفر و شماری از متالهان  آلمانی کوشیدند در رویارویی با این وضعیت اقدام

آنها که هم نظری و هم عملی بودند، در قالب  شکلبدهند. فعالیت  گیری  کلیسای معترف و های 
ترین متالهان فعال در آلمان در مخالفت با رژیم  نازی  تنظیم  بیانیۀ بارمن بروز یافت. بونهوفر که از مهم

های نظری  او در  بود در کلیسای معترف و جنبش  مقاومت  آلمان فعالیت داشت. بخشی از تلاش
وهوایی و در حال اخلاق، بهای شاگردیهای توانیم در قالب  کتابمقابله با وضعیت  معاصرش را می

مشاهده کرد. مبارزات  سیاسی  مهم  او، از جمله همکاری در سوء قصد به    های زنداننامهدیگر در  
اعتقادی  او توان بیجان  هیتلر، گام  عملی  مهم  دیگری از جانب بونهوفر بود که از خلال  آن می

 . دربارۀ برداشت  سنتی از آموزۀ دوقلمرو را متوجه شد
برگزار شد. بونهوفر در آن زمان شبان  جماعت  مسیحیان  آلمانی در   1934شورای بارمن در مه   

)که مدتی بعد از   17به آلمان بازگشت و از هر دو شورای بارمن و دال م   1935لندن بود. او در سال   
از شبان  دیگر  با شماری  همراه  کرد. همچنین  اکید  برگزار شد( حمایت   آن  با  و همسو  های  بارمن 

ای را امضا و منتشر کردند و در آن خداوند را سپاس گفتند که در  نامه  1935کلیسای معترف در ژوییۀ  
های این دو شورا هر دو بر  است و بیانیهشوراهای بارمن و دالم سخنی واحد را بر دهان  ایشان نهاده

های  (. بونهوفر سپس در سالMauser, 2000: 13اند )سیطرۀ عیسی مسیح بر کلیسا تاکید کرده
بود که تاثیر این بیانیه و حال و هوای کلیسای معترف در   بهای شاگردیمشغول به نگارش   1935-7

گراچی، سرویراستار  کتاب  راهنمای کیمبریج دربارۀ بونهوفر،  آن زمان در این کتاب مشهود است. دی
 . (de Gruchy, 1999: 93یم )معتقد است از همین اثر شاهد  رادیکال شدن  الهیات  بونهوفر هست

هایش در حیطۀ اخلاق بنویسد و بعد از  بونهوفر همیشه قصد داشت کتابی بنیادین حاوی  دیدگاه
اش همین کتاب  دربارۀ اخلاق باشد. جریان  کرد کتاب  بعدینگارش  کتاب  بهای شاگردی تصور می

آغاز شد و سال  بعد از آن انتشار     1939وقایع او را تا حدی از این منظور دور کرد تا این که جنگ در  
هایی برای تدوین   (. با این حال او همواره یادداشت109:  1388های او ممنوع شد )رابرتسن،  کتاب

 
17. Dahlem 



 469  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

این  این اثر فراهم می پس از مرگ  او و به همت  یارانش منتشر شد. در   18اخلاق تاب   که  کآورد تا 
 .بندی از بیانیۀ بارمن هم مرتبط استاست که البته باپرداخته تاب به آموزۀ دو قلمرو کبخشي از این 

در ادامه ابتدا به ثمرۀ بسیار مهم  تلاش  نظری  کلیساهای پروتستانی  آلمان، یعنی بیانیۀ بارمن  
پرداخته خواهد شد. سپس تاملات  بونهوفر دربارۀ بندهای دوم و پنجم از این بیانیه و ارتباط  آن با 

 .آموزۀ دو قلمرو بررسی خواهند شد

 بارمن   بیانیۀ   و   شورا  . 1- 3
 توضیح   که  چنان،  آلمان  کلیسای   دل  در  ژرمن  مسیحیان    نام  به  نهادی   پروردن  در  نازی  رژیم   اقدام
   تحکیم    حال  در  ژرمن   مسیحیان  کلیسای.  داشت  آلمان  کلیساهای  در  بسیاری   مخالفان،  شد  داده

  تبلیغ   و  وعظ  بر  شدید  نظارتی  کوشید  1934   سال  ابتدای  در  19مولر  لودویگ  آن   رهبر  و  بود   خود   قدرت
 کلیسای  ترتیب  این  به.  بایستد  سرپیچی  گونه  هر   مقابل  در  تا  کند  اعمال  کلیسایی  هایفعالیت   کلیۀ  و

 ن  بارم   در  شورایی  سال  همان  در  بود  آلمان   پروتستانی  کلیساهای  از  کسانی   از  متشکل  که  معترف
 . کرد صادر ایبیانیه و داد تشکیل

ای برای مقابله با  گرد آمدند تا بیانیه  1934کلیسای پروتستان  آلمان در مه     18نماینده از    139
مسیحیان  ژرمن صادر کنند. نتیجه بیانیۀ بارمن در شش بند بود. این بیانیه با توضیحی مختصر دربارۀ  

شود. در این قسمت بر اتحاد   وضعیت  کلیساهای پروتستانی  آلمان و نسبت آنها با یکدیگر آغاز می
های الهیاتی  کلیساهای عیسی مسیح  است. آنگاه به بحث  دربارۀ بنیانکلیساها با یکدیگر تاکید شده

اعتبارسازی  آنها است. سپس شش بند  اصلی  پردازد که رویکرد و رفتار  مسیحیان  ژرمن در حال  بیمی
ر برابر  مخاطرات  مسیحیان  ژرمن به آنها آیند که حاوی حقایقی هستند که کلیسای معترف دبیانیه می
شود. سپس یک حقیقت یا اصل  اعتقادی از آن  دهد. هر بند با عبارتی از عهد  جدید آغاز میتکیه می

ها یا به بیان  بهتر شود و با استناد به آن مخالفت با یکی از دیدگاهعبارت برگرفته و توضیح داده می
ها با عبارت  »ما منکر   شود. هر یک از این مخالفت های مسیحیان  ژرمن ابراز میها و بدعتمخاطره

 .شوند« بیان می… این عقیدۀ نادرست هستیم که 
شود که مکاشفۀ الهی فقط در کلمۀ یگانۀ خداوند متجلی است و در بند  نخست  بیانیه تاکید می

های زندگی گوید همۀ عرصههایی دیگر. بند  دوم میمنبع  موعظۀ کلیسا هم فقط همان است نه قدرت 
گوید کلیسا سراسر متعلق به عیسی  متعلق به عیسی مسیح هستند و نه سَروری دیگر. بند سوم می

های ایدئولوژیک  غالب کند. بند  چهارم  مسیح است و نباید پیام  خود را منطبق با بعضی اعتقادنامه
گوید کار و وظیفۀ کلیسا خدمت است، نه گماردن یا پذیرفتن  رهبری )پیشوایی( خاص. بند  پنجم  می

مخالفت با دخالت  کلیسا در کار  حکومت و دخالت  حکومت در کار  کلیسا است. و بند  ششم بیانگر   

 
18. Ethics 
19. Ludwig Müller 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 470

اند.  آن است که کلیسا نباید کلمه و عمل  خدا را در خدمت  اموری آورد که از روی هوس انتخاب شده
20 

نشانه بندها  این  همۀ  دیدگاهدر  با  مخالفت  روشن   آسیبهای  و  ژرمن  مسیحیان  و های  ها 
میمخاطره دیده  مسیحی  ایمان   و  کلیسا  برای  آن  دلالتهای  بند  دو  در  بیانیه  لیکن  های شود، 

 .مستقیمی دربارۀ آموزۀ دو قلمرو دارد

 گران     فیض   و   دوم   بند  . 2- 3
   زندگی    خصوصی  حوزۀ  به  مربوط  و  دنیوی   امور  از  فراتر  کلیسا  کار  که  بود  آن  ژرمن   مسیحیان  ادعای

  بیانیۀ    نویسندگان   نظر  اما.  بود  همسو  لوتر   قلمرو  دو  آموزۀ  از  خاص  تفسیری  با  دیدگاه  این.  است  افراد
 محدود   زندگی  از  هایی بخش  یا  بخش  به  نباید  را  مسیح  که  داشت  آن  بر    دلالت  و  بود  مخالف  آن  با  بارمن

  که  شودمی  آن   منکر  بند  این.  گویدمی  سخن  باره  همین  در  مشخص    نحوبه  بیانیه   دوم    بند.  کرد
  تقدیس   به  نیازمند  آنها   در  که  هاییعرصه،  باشد  مسیح  از  غیر  سروری  به  متعلق  ما   زندگی  از  هاییعرصه

 . نباشیم آمرزیدگی و
تقدیس آمرزیدگی  21دو اصطلاح   آمده  22و  بیانیه  در  توضیح هستند.  نیازمند   اینجا  که در  است 

»عیسی مسیح ضمانتی برای بخشودگی  همۀ گناهان  ما است، و به همان ترتیب و با همان قوت  
دعوی  پر از مجد و شکوه  خداوند است بر همۀ زندگی  ما«. درواقع »آمرزیدگی« اشاره دارد به جملۀ  

شده در بالا و »تقدیس« مجد و شکوه  مسیح است دربارۀ زندگی ما و این دو با هم همراه و  اول  نقل
خواهد باید او را سرور  ناپذیر هستند. به بیان  دیگر اگر کسی آمرزیدگی  از جانب  مسیح را میجدایی

 . همۀ زندگی  خود قرار بدهد
او این کتاب را در  دهد. چنان که گفته شد  توضیح می  بهای شاگردیبونهوفر این بند را در کتاب   

شبان  7-1935فاصلۀ   آموزش   مسئول   که  زمانی  یعنی  در  نوشت،  معترف  کلیسای  جوان   های 
های کلیسای معترف با مسیحیان  ژرمن این مدرسه  بود. در همین زمان به دلیل  اختلاف  23فینکنوالده

 :Mauser, 2000نفر از اعضای کلیسای معترف به زندان انداخته شدند )  804تعطیل شد و حدود   

متناظر با محتوای آن است و چنان که از عنوان    بهای شاگردی(. بنابراین شرایط  بیرونی  کتاب   13
 .پردازدمسیح می هاي شاگردیآید به هزینهکتاب بر می

کند. در مذهب  لوتری نوعی تلقی از بر »گران بودن  فیض« تاکید می  بهای شاگردیبونهوفر در  
فیض   این  که  این  بر  مبتنی  داشت  وجود  است  فرد  گناهان   بخشایش   عامل   که  خداوند  فیض  

 
( و برای دیدن  ترجمۀ فارسی  آن ر. ک. )رابرتسن، 237Cochrane :1962 ,-342برای دیدن ترجمۀ انگلیسی  بیانیه ر. ک. )  .20

1396 :58-62  ) 
21. sanctification 
22. justification 
23. Finkenwalde 



 471  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

پذیرفتن   سهل  به  مسیحی  ایمان   ترتیب  این  به  است.  ارزان«  »فیضی  بونهوفر  قول   به  و  الوصول 
شد. بونهوفر در این کتاب به این تلقی از مذهب   بخشایش  خداوند دربارۀ همۀ گناهان فروکاسته می 

گوید: »تحمل  صلیب تراژدی در آن شرایط  خاص می  بهای شاگردیلوتری اعتراضی شدید دارد. او در  
دهد رفتن  بر صلیب است. تحمل  رنج ثمرۀ بیعت با نیست بلکه آنچه در پی  تبعیت از مسیح رخ می

 ,Bonhoefferضرورت است« ) آید نه بر حسب  تصادف بلکه بهمسیح است و آنچه پس از آن می

 . (. بنابراین از نظر  بونهوفر فیض گرانبها است و تحمل  رنج بهای شاگردی است98 :1963
توان آن را در ارجاع به بند   »فیض و شاگردی« است و می  بهای شاگردیعنوان  بخش  آغازین   

بارمن   دوم   بند   به دو مفهوم  مهم در  از کتاب  این قسمت  او در  آورد.  به حساب  بارمن  بیانیۀ  دوم 
دهندۀ مطالبۀ خداوند  گوید مسیح هم تضمین  بخشایش  همۀ گناهان است و هم نشانپردازد و میمی

دربارۀ همۀ زندگی  ما. بخشایش  خدا و مطالبۀ خدا هر دو ریشه در عیسی مسیح دارند. درواقع فیض  
است. بونهوفر در عبارتی کلیدی در این کتاب  رایگان  خدا همراه با تکلیف  فرمانبرداری به ما اعطا شده

این آن کار باشد و هرگز بیگوید: »ایمان فقط وقتی واقعی است که اطاعت و فرمانبرداری هم در  می
می واقعی  ایمان   به  بدل  فرمانبرداری  کنش   در  صرفا   ایمان  بود.  نخواهد  کار  در  شود«  هم 

(Bonhoeffer, 1963: 69  لوتری که از مذهب   تلقی  به آن  بونهوفر اعتراضی است  این عقیدۀ   .)
ایمان  مسیحی را به پذیرش  صرف  بخشایش  خداوند دربارۀ همۀ گناهان تقلیل داد و فیض را به قول  

 . او بدل به فیض  ارزان کرد
های مسیحی بود که ایمان  مسیحی  ها و تلقیاما این حملۀ او به فیض  ارزان حمله به همۀ آموزه

کرد. در مقابل  آن،  اخلاقی و اجتماعی و دادن  هزینه میهای  دور از دغدغهمسئولیت، آسان و بهرا بی
فیض  گران همچون گنجی پنهان در زمین است که باید با پرداخت  بها آن را یافت و بهایش همۀ آن  

(. بونهوفر اساسا  مسیح را هم در همین حال  Bonhoeffer, 1963: 42-47چیزی است که ما داریم )
-برای-بیند، یعنی معتقد است که خداوند برای دیگران بدل به انسان شد و اساسا  او مسیحو هوا می

(. همین دیدگاه ابزاری است برای بونهوفر برای توجه به Bonhoeffer, 2010: 501دیگران است )
 . های زندان ها و نامهجهان  ما، خصوصا  در یادداشت

هایی را متمایز نمود و  توان عرصهبه این ترتیب همۀ زندگی  ما متعلق به عیسی مسیح است و نمی
به زندگی  غیردینی مرتبط دانست و عرصۀ دینی را شخصی و مرتبط با دریافت  بخشایش با خدا تلقی  

کوشد انسجام  دینی  حیات  دیندار  مسیحی و پیوند همۀ آن با  رسد که بونهوفر میکرد. به نظر می
 .عیسی مسیح را در این کتاب و ناظر بر بند  دوم بیانیۀ بارمن توضیح بدهد

 تعهدات   و   اوامر   و   پنجم     بند  . 3- 3
  را   پادشاه   و  بترسید   خدا  »از:  شود می  آغاز  17:  2  پطرس   اول  از  عبارتی  با  بارمن  بیانیۀ  از  پنجم  بند

 را   صلح  و  عدالت  تامین   مسئولیت  حکومت  که  کند می  تاکید  لوتر  آموزۀ   با  مشابه  سپس!«  نهید  حرمت



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 472

 استفاده  هم  زور  یا  تهدید   ابزار  از   هدف  این  با  متناسب  و  دارد  عهده  بر   گناه  از  نیافتهرهایی   جهان  در
. کندمی  یادآوری  هاانسان  به  را  مردم  و  حکام  هایمسئولیت   و  خداوند   پادشاهی  هم  کلیسا.  کندمی

  ت یمسئول  از  فراتر   گامي  د یبا  و  تواندیم  ومتک ح  هک  مینادرست  باور  ن یا   رکمن  هک  آوردمی  بیانیه   سپس
  را  کلیسا  ماموریت ترتیب این به و بگردد انسان  زندگی  منحصر و یگانه   نظام به بدل و بردارد اشویژه
  د یبا   و   تواندیم   سایلک  هک  میهست  نادرست    باور  نی ا   ر ک من  ما   هک  آوردمی  همچنین.  بگیرد  عهده  بر  هم

  این  به  و  شود  نایل  حکومت   شئون  و  کارکردها،  مشخصات  به  تا  بردارد  اشژهیو   تیمسئول  از  فراتر  گامي
 . (61: 1396،  رابرتسن) کند حکومت بدنۀ از بخشی را خود ترتیب

این بند از بیانیه ارتباط  مستقیم با آموزۀ دو قلمرو  لوتر دارد. دو واقع نویسندگان  بیانیه در این بند  
ها و استقلال  آنها تاکید کنند و در این کوشند بر دلیل  وجود  نهاد  دولت و نهاد  کلیسا و بر ظرفیتمی

آید تلاش برای ممانعت از دخالت  نهاد  دولت از طریق  مسیحیان ژرمن بین آنچه بیشتر به چشم می 
در نهاد  کلیسا و ممانعت از گشودن  راه برای به خدمت گرفتن  کلیسا برای اهداف  سیاسی  خاص 

 . است
های او برای کتابی با عنوان   تاملات  نظری  بونهوفر دربارۀ اصلاح  آموزۀ دو قلمرو در یادداشت

لوتری     اخلاق بود خوانش   بونهوفر معتقد  او منتشر شد.  از مرگ   این کتاب پس  گنجانده شدند که 
های مقدس و نامقدس و در نتیجه انحصار  موجود از آموزۀ دو قلمرو موجب  تقسیم واقعیت به بخش 

(. نقد  بونهوفر در کتاب  Bonhoeffer, 2005: 21است )این دو بخش شدهبه بودن فقط در یکی از  
است که این آموزه جدایی  شدیدی بین  بر خوانش  لوتری از آموزۀ دو قلمرو مبتنی بر این نکته  اخلاق

داد.  آورْد و به این ترتیب به نهاد  سیاست مجوز  فراغت از حیطۀ معنوی را میحاکمیت و کلیسا پدید می
گشود تا شانه از راهنمایی  معنوی و اخلاقی  حاکمیت خالی همچنین راهی را پیش  پای کلیسا می

هایی  شد و هزینهای مستلزم  مقاومت و مبارزه میکند، خصوصا  در آنجا که چنین دلالت و راهنمایی 
 .بودها فرو بسته های نازیدر بر داشت. بخش  عظیمی از کلیسای زمانۀ بونهوفر چشم بر جنایت

اگرچه بونهوفر الگوی لوتر در تمایز  حیطۀ دنیوی از حیطۀ معنوی، یا خوانش  موجود از این الگو،  
پسندید اما این بدان معنا نبود که با دخالت  مستقیم  کلیسا در امور  حکومت، یا عکس  آن، را نمی

موافق بود. او کوشید در عین  تاکید بر تمایز  بین  این دو حیطه وحدتی بین آنها پدید بیاورد و راه را برای  
 . احساس  مسئولیت  کلیسا و مومنان  مسیحی در قبال  رخدادهای سیاسی بگشاید

بود.    24آنچه بونهوفر برای اصلاح  تلقی  رایج از آموزۀ دو قلمرو مطرح کرد آموزۀ »اوامر و تعهدات«
هایی چهارگانه هستند که عبارتند از کار )که در تاملاتی بعدی فرهنگ را جای اوامر و تعهدات حیطه

گذارد(، ازدواج )و خانواده(، دولت و کلیسا. درواقع خداوند فقط با بخشی از جهان  ما در پیوند  آن می
نیست، بلکه از طریق  این چهار حیطه با همۀ جهان  ما در پیوند است و از این طریق  پیوند  او با جهان  

می عینیت  )ما  خانواده Bonhoeffer, 2005: 378یابد  و  فرهنگ  و  حکومت  قلمروهای  پس   .)
 

24. mandates 



 473  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

واسطۀ قلمروهایی تحت  نظارت و دخالت  حکومت سکولار نیستند، بلکه نظارت  حکومت بر آنها به
 . استمرجعیتی است که خدا به آن داده

کند. رویکرد بونهوفر مشابه کارل بارت است چون شروع و محور  الهیات  خود را مسیح اعلام می
او معتقد است فقط یک واقعیت وجود دارد و آن خدا است. این واقعیت در قالب  مسیح در جهان  ما 

)متجلی شده مثل  Bonhoeffer, 2005: 43است  کتاب  مقدس  از  عباراتی  بر  تکیه  با  بونهوفر   .)
درستی از خدا سخن گفت و نه از توان بهکند که بدون  مسیح نه میتاکید می  1725-16:  1کولسیان  

گوید همان بخش از جهان هم که در آموزۀ دو قلمرو تحت  عنوان  جهان  شر از آن  جهان. بونهوفر می
 . (Bonhoeffer, 2005: 51-2شود در یگانه واقعیت  موجود تابع و وابسته به مسیح است )یاد می

شناسی  رابطۀ کلیسا و دولت سراغ  برای تشریح  منظور  خود و آسیب   اخلاقبونهوفر در کتاب  
رود. در این الگو که برگرفته از یونان باستان است و از طریق  ارسطو و الگوی کلیسای کاتولیک می

کویینی وارد جهان  مسیحیت شده است دولت محصول  طبیعت  بشر است. درواقع سپس توماس  آ
جهان  انسان بنا به خلقتش موجودی اجتماعی است و دولت تحقق  همین وجه از طبیعت  انسان در  

(.  Bonhoeffer, 2005: 333ترین توسعۀ جامعۀ طبیعی است« ) طبیعت است. بنابراین دولت عالی
کند. در  گوید جای تعجب نیست که کلیسای کاتولیک کلیسا را بالاتر از دولت قلمداد میبونهوفر می

بونهوفر عیسی همان قدر که   نگاه  از  اما  نهادی دنیوی است.  و دولت  الهی  نهادی  نگاه کلیسا  این 
متعلق به کلیسا است متعلق به دولت هم است، چون او دولت و کلیسا هر دو را خلق کرد تا به خداوند  

 . خدمت کنند
گیرد اما لوتر دولت و کارکرد  بونهوفر دیدگاهش دربارۀ رابطۀ کلیسا و دولت را اساسا  از لوتر وام می

گناه در شرایط   را  ترسیم میآن  و شر  زمینه آلود  تعهدات  و  اوامر  آموزۀ  بر  تکیه  با  بونهوفر  و  ای  کند 
ترسیم میگسترده را  وارد میتر  را  نقد  این  لوتر  به  او  بنابراین  بهکند.  نه  را  نهادی  کند که دولت  مثابۀ 

لوتر این گناه    گیرد. درواقع از نظر  برخاسته از طبیعت  مخلوق  بشر، بلکه در فضای هبوط در نظر می
بخشد. لوتر نهاد  حکومت را نه از پایین بلکه از بالا، یعنی از منظری ه به نهاد  دولت ضرورت میکاست  

ند که آنچه در حکومت عامل است بشر است. اما بونهوفر با تکیه بر  کبیند و به این فکر نمیالهی، می
 :Bonhoeffer, 2005کند )کتاب مقدس سرور  هر دو نهاد  کلیسا و حکومت را عیسی تلقی می

337 ) . 
های چهارگانۀ اوامر و تعهدات است و دستور و تعهد  آن  در نگاه  بونهوفر حکومت یکی از حیطه

های مخرب  آشوب و حفظ  جهان برای واقعیت  عیسی. عبارت است از اعمال  زور در برابر  قدرت
بنابراین حکومت، از جمله حکومت  نازی، دستور و تعهدی برای مداخله در امور  کلیسا ندارد. حاکمیت  

کند  باید در پی  استقرار  عدالت و انصاف باشد نه تخریب و سوءاستفاده. دولت بر کلیسا فرمانروایی نمی
 

  و   سلطنتها  و   تختها  و   نادیدنی  و   دیدنی   چیزهای   از  است   زمین  بر  آنچه   و   آسمان   در   آنچه،  شد  آفریده   چیزهمه  او   در   که   زیرا :  16. »25
 .« دارد قیام  چیزهمه وی در  و  است همه از  قبل او  و : 17. شد آفریده او  برای و  او  وسیلةبه همه؛ قوّات و  ریاسات



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 474

ای ندارد. چنین برداشتی از رابطۀ دولت و کلیسا در تضاد با تمایلات   و کلیسا هم بر دولت فرمانروایی
 .ای بود که هیتلر برای نهادهای مختلف  جامعۀ آلمان از خانواده و کار تا کلیسا داشتدیکتاتورمنشانه

پذیرد که بر مبنای قانون  طبیعی پذیرد، اما نمیبونهوفر وجود  قانون  طبیعی در حوزۀ الهیات را می
ای سکولار در این جهان بشویم که نسبتی با مسیح نداشته باشد. بنابراین با تکیه بر آموزۀ قایل به حیطه

شناختی، یا به قولی یک »سامان  کوشد نوعی قانون  طبیعی با رنگ و بوی مسیح اوامر و تعهدات می
شناختی  (، ارایه بدهد که در آن مسیح زمینۀ آفرینشی و هستیBallor, 2012: 69)  26بنیان«مسیح

های اوامر و تعهدات را های اوامر و تعهدات باشد. او این حیطهو غایت و هنجار  نهایی برای حیطه
کند و آنها را اساسا  متفاوت از نژاد، ملیت، طبقه، قوم و جامعه  تاریخی و قراردادی تلقی نمیاموری  
اند و ذکر و تایید شده  کتاب  مقدسآورد، چون در  های مورد علاقۀ رژیم  نازی( به حساب می )حوزه
است رهیافتی اند. درواقع الهیات  او با تاثیری که از بارت گرفته های الهی با اینها مرتبط گردیدهوعده

های الهیاتی دارد و در برابر  الهیاتی مثل  الهیات  مسیحیان ژرمن که متاثر از ایدئولوژی-ایمکاشفه
 .تاریخی و سیاسی بودند ظرفیتی انتقادی دارد

توان قلمرو  دخالت  کلیسا  آیا در اثر  نقد  بونهوفر بر تمایزی که در آموزۀ دو قلمرو  لوتر وجود دارد می
را چنان گسترش داد که در قلمرو  حکومت و قدرت  سیاسی دخالت کند؟ در پاسخ به این سوال و در  
انتقاد داشت و آنچه بدان اعتقاد داشت  توضیح  آنچه بونهوفر در حیطۀ روابط  دولت و کلیسا بدان 

برای فرایند  تاثیرگذاری     27توان مبتنی بر الهیات  لوتری به چهار الگویی اشاره کرد که رابرت بنیمی
کرده ذکر  حاکمیت  و  جامعه  بر  )کلیسا  تاثیرگذاری  Benne, 2006: 363-4است  شیوۀ  نخست   :)

گیری  خلقیات در  های دینی بر شکلغیرمستقیم و غیرعامدانه است و منظور تاثیری است که گروه 
گذارند. دوم تاثیرگذاری  غیرمستقیم اما عامدانه است، به این ترتیب که کلیسا یا نهاد  دینی  مردم می

گاهانه بر مسائلی خاص در سپهر  عمومی تمرکز می کند، با این حال نهاد  دینی هنوز بازیگری سیاسی آ
شود. برای نیست. در الگوی سوم کلیسا تاثیری مستقیم و عامدانه دارد و بدل به بازیگری سیاسی می

پردازد. در الگوی چهارم مثال اسقف از طریق  نامۀ شبانی به مسایل  سیاسی و اجتماعی  خاصی می
شوند به این ترتیب که کلیسا نه بر وزن  استدلال و مستقیمی مبتنی بر قدرت انجام میعمل  عامدانه  

گیری  و تاثیرگذاری  بیان بلکه بر قدرت  مالی، وزن  سیاسی و قدرت  طرفداران برای مداخله در تصمیم
تکیه می قدرتسیاسی  آلت  دست   کلیسا  که  است  بسیار محتمل  چهارم  الگوی  این  در  های کند. 

بازی بشود. الگوی جنبش  مسیحیان  ژرمن  سیاسی یا آغشته به امور  غیراخلاقی و به اصطلاح سیاسی
شود این الگو  همین مورد  چهارم است. آنچه به مداخلۀ مستقیم و عامدانه در بازی  قدرت تفسیر می

لیسای زمانۀ خود  های آن را برای کاست که بونهوفر و بیانیۀ بارمن اعتقادی به آن ندارند و حتی آسیب 
مبانی   مشاهده می تنظیم   برای  بود  اقدامی  تعهدات«  و  »اوامر  دربارۀ  بونهوفر  کنند. تلاش  نظری  

 
26. Christotelic order 
27. Robert Benne 



 475  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

مناسبات  کلیسا و دولت تا از سویی کلیسا بازیچۀ حاکمیت و حاکمیت بازیچۀ کلیسا نشود و از سوی  
 . دیگر راهی برای پیوند بین  این دو نهاد به وجود بیاید و حوزۀ دنیوی بیرون از چتر مسیح قرار نگیرد

بونهوفر معتقد نیست که کلیسا باید برای همۀ مشکلات  جامعه پاسخی ارایه بدهد. او معتقد است 
نام   این  در  موجود  رستگاری   و  مسیح،  عیسی  باشد:  جهان  در  کلام  یک  اعلان   باید  کلیسا 

(Bonhoeffer, 2005: 388 وظیفه امر  این  کلیسا (.  دوش   بر  دنیوی  امور   حیطۀ  در  دوگانه  ای 
است، شود که مانعی بر سر  ایمان به مسیح پدید آمدهگذارد؛ از یک سو هر جا با وضعیتی روبرو میمی

با تکیه بر قدرت و مرجعیت  کلام  خدا باید اعتراضی باشد. از سوی دیگر در موارد  خاص نظرش را باید  
گوید که مورد نخست به دفتر  تعالیم  بر مبنای دانش متخصصان  مسیحی عرضه کند. بونهوفر می

(. به بیان  دیگر  Bonhoeffer, 2005: 364کلیسا مربوط است و مورد  دوم به بخش  شماسی  آن )
مسایل  سیاسی  معمول اولی الهی است و دومی زمینی اما مربوط به حیات  مسیحی. بنابراین وقتی  

فقط با اعلام  کلام  خدا بلکه همچنین با شناخت  مبتنی بر عقل    ایجاب کنند کلیسا ممکن است نه
 . هم مشارکت کند

کند. لوتر از »اوامر و تعهدات  الهی« استفاده می  28های الهی «بونهوفر به جای اصطلاح  »سامان
شده. هیچ های وظایف  الهی ترسیم کند نه اموری از پیش تعیینها را حیطهقصد  او این است که این

تواند  های اوامر و تعهدات مستقل از یکدیگر نیست و علاوه بر این هیچ یک از آنها نمییک از این حیطه
گیرند و نه در طول،  جایگزین  دیگری بشود. بنابراین این اوامر و تعهدات در عرض  یکدیگر قرار می

شود. همچنین بونهوفر در ارتباط   مراتبی نیستند و از دخالت  دولت در کلیسا ممانعت میپس سلسله
دولت با کلیسا بر آزادی  دولت تاکید دارد اما این به معنای خودآیینی  دولت نیست. این آزادی  دولت  

س آزادی  فرد  ای خاص است، به همان نحو که پول ای همراه با مشارکت در وظیفه به معنای آزادی
 . کردمسیحی را آزادی برای خدمت در مسیح به دیگران تلقی می

ای که است نه به شکل  ایدهبونهوفر معتقد است دولت به شکل  یک »واقعیت« به ما داده شده
(. بنابراین حکومت به بوده و ذات  خودش الهی است. Bonhoeffer, 2005: 339باید محقق بشود ) 

توان کنند صرفا  نمایندگان  آن هستند. خطای اخلاقی  این افراد را نمیکسانی که در دولت خدمت می
ای را  به هستی  دولت نسبت داد، بلکه باید به ضعف  این نمایندگان نسبت داد. حکومت باید وظیفه 

محقق کند که عبارت است از خدمت به مسیح بر عرصۀ زمین. خدمت در ذات  دولت است و این 
گذاشته    تواند کناراست. تبعیت از دولت میخدمت ماهیتی الهی دارد چون دولت از مسیح نشئت گرفته

بشود اگر نمایندگان  دولت از این خدمت و ماهیت  دولت رویگردان باشند. بنابراین اگر دیکتاتور  ظالمی 
 .بر حکومت تکیه بزند پاسخ  او انکار  مفهوم  حکومت نیست بلکه چنین حاکمی باید اصلاح بشود

 
28. divine orders 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 476

تاکید بونهوفر بر قرار گرفتن  کلیسا و دولت در کنار  هم به معنای محدودیت متقابل برای هر دو  
دولت و کلیسا، یعنی    29قانونمندی  -(. بونهوفر در عوض  تلقی  خودJohansson, 2015: 278است )

از آموزۀ دو قلمرو که بدان نقد داشت، بر مریی بودن  کلیسا و شأن  »دیدبانی « آن تاکید   خوانشی 
تاکید میمی بونهوفر  اشغال میکند.  این جهان  در  را  بهکند که »کلیسا جایی خاص  واسطۀ  کند که 

اش مشخص است، و همین واقعیت نقطۀ شروع  تامل در چارچوب  دو قلمرو است.  حیات  مذهبی
بسیار خطرناک خواهد بود اگر این نکته مغفول شود و مریی بودن  کلیسا را انکار کنیم و براي کلیسا  

کوشد مریی  (. درواقع او میBonhoeffer, 2005: 62-3جایگاهي صرفا  معنوي در نظر بگیریم« )
تر و  بودن  کلیسا را از سطحی صرفا  معنوی و منزوی از امور  اجتماعی و سیاسی به سطحی اجتماعی

این واسطه تر تغییر بدهد، اما از سوی دیگر نگران است که کلیسا آلت  دست  سیاست شود و به  سیاسی
بونهوفر   دو محذوری است که  این همان  ژرمن موجه جلوه کند.  پیدایش  مسیحیان   موردی مثل  

 . سیاسی  خود را از خلال  آنها به پیش ببرد و بپرورد-کوشد دیدگاه  الهیاتیمی
گیرد که ماموریتش را آن طور که مسیح در نگاه  بونهوفر دولت به شرطی در پیوند با کلیسا قرار می

است انجام بدهد. کلیسا و حکومت نباید در پی  استیلا جستن بر یکدیگر باشند. عیسی  معین کرده
سرور  هر دو نهاد است و رابطۀ این دو باید معطوف به این هدف باشد که فرد  مسیحی در این جهان به 
خدمت مشغول باشد و ضرورتی در کار نیست که دولت سیاستی مسیحی پیشه کند، آن طور که کالون 

ه کرد. دولت و کلیسا باید یکدیگر را به رسمیت بشناسند و نهادهایی مستقل باقی بمانند، اگرچه هر  پیش
ای خاص نهادی تواند با تکیه بر مبنا و ایدئولوژیدو در قید  سَروری واحد هستند. پس هیچ یک نمی 

-Bonhoeffer, 2005: 351جدا مثل  کلیسای ملی، کلیسای آزاد یا کلیسای حاکمیت را بنا کند ) 

2) . 
های آن اعتقاد دارد یا با تکیه بر  شود که آیا بونهوفر به عقل  طبیعی و تواناییاین سوال مطرح می

عنوان  کند. چنان که پیشتر گفته شد او به عقل  طبیعی بهسروری  یگانۀ مسیح چنین قلمرویی را نفی می
کوشد بین این دو قلمرو اتحادی ایجاد  ساحتی مستقل و متمایز از ساحت  آسمان اعتقاد ندارد و می

شود و در کند. او در بحثی ظریف و لغزنده دو وجه  صوری و محتوایی را برای عقل  طبیعی قایل می
گوید که فهم  کلیسای کاتولیک و همچنین فهم  روشنگری دربارۀ عقل  طبیعی را جنب  این بحث می

به لحاظ  صوری سمت و سویی به سوی مسیح دارد و پس    30گوید امر  طبیعیپذیرد. بونهوفر مینمی
(. از این لحاظ امر  غیرطبیعی چیزی است که  Bonhoeffer, 2005: 36از هبوط هم چنین است )

است. بنابراین وجه  صوری  امر  طبیعی را فقط از منظر  خود  مسیح  خود را در برابر  مسیح فروبسته 
-Bonhoeffer, 2005: 166کند )توان فهم و درک کرد اما محتوای امر  طبیعی را عقل تعیین میمی

کند درواقع ناتوانی  انسان در شناخت  خدا و خودش و  (. آنچه او وجه  صوری  امر  طبیعی تلقی می7

 
29. self-lawfulness 
30. the natural 



 477  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

تاثیر  مشیت  الهی در تعیین جهت به سوی مسیح است. بونهوفر در معرفی  وجه  محتوایی  امر  طبیعی  
 .کندها تلقی میعقل را منبعی مشترک برای همۀ انسان

ماهیت    که  است  مقصود  این  به  نیل  برای  درواقع  طبیعی  امر   از  وجه  دو  این  بر  بونهوفر  تاکید 
جهان متناقض  در  الهی  سپهر  و  دنیوی  امور   رابطۀ  سویی  نمای  از  او  شود.  تامین  بونهوفر  بینی  

تواند منطق و کند و از سوی دیگر نمیهای مهم  حیات  بشری را رو به سوی خداوند قلمداد میحیطه
عقل  بیرون از مسیحیت را نادیده بگیرد. دستاورد  نهایی  این تمایز بین وجوه  صوری و محتوایی  امر   

حیطه دربارۀ  بونهوفر  تعلیم   در  که  است  آن  رویکرد   طبیعی  موازات   به  تعهدات،  و  اوامر  های 
گیرد. به نشئت نمیمحور  او رویکرد  دیگری مبتنی بر عقل وجود دارد که از مکاشفۀ خاصی  مکاشفه

ای مشترک برای گفتگو با  این ترتیب بونهوفر راهی برای تکیۀ فرد  مسیحی بر عقل  طبیعی و زمینه
گشاید. نحوۀ مواجهۀ بونهوفر با وجوه  صوری و محتوایی  امر  طبیعی برای اخلاق  سپهر  غیردینی می

 .محور  بونهوفر و همچنین نحوۀ عمل  سیاسی  او اهمیت بسیار داردمسیح

 نتایج 

  »اوامر   آموزۀ  بر   خود  زمانۀ   سیاسی-الهیاتی  هایزمینه  به  توجه  با  و  بارمن   بیانیۀ   صدور  از  پس  بونهوفر
  نظر   از  آنچه.  داشت  تازگی  جاهایی  در  که  داد  ارایه  لوتر   قلمرو  دو  آموزۀ  از  تقریری  و  کرد  تکیه«  تعهدات  و
  نهادهای    بین  تمایز  و  شکاف  توانستمی  و  داشت  وجود  چهارگانه   تعهدات  و  اوامر  از  موجود    تقریر  در  او

  عیسی  یگانۀ   سروری  بر  آن  ابتنای  و  الهی   مشترک  زمینۀ  بکند  جبران  را  لوتر  آموزۀ  در  دولت  و  دین
  که  آمد  پدید  کلیسا  و  دولت  برای  مناسبی   اخلاقی   چارچوب  بونهوفر  افکار  این  بر  تکیه  با.  بود  مسیح
  هایی حریم    حفظ  با  البته  خواندمی  فرا  مردم  به  خدمت  در  مشترکی   اخلاقی   تعهد  به  را   دولت  و  کلیسا

 مشروعیتی   ستمگر  هایرژیم   نقد  ترتیب  این  به.  گرفتمی  را   یکدیگر  در  سیاسی    دخالت  جلوی  که
   تلقی   همچنین.  شدمی  تاکید  کلیسا  و  دولت   متقابل   مسئولیت  بر   همچنین  و  یافتمی  اخلاقی-دینی

  تعدیل  معنوی- فردی  اموری  حیطۀ  به   مربوط  و  معنوی   صرفا    نهادی   عنوان  به  کلیسا  دربارۀ  موجود
 . بود قلمرو دو  این بین مرزهای   برداشتن  بدون اینها همۀ و شدمی

توانست موجب  میای  تاکید  بسیار  بونهوفر، در تبعیت  از بارت، بر عیسی مسیح و الهیاتی مکاشفه 
کوشد که به امر  طبیعی هم  انسدادی در الهیات  او در حیطۀ اجتماعی و سیاسی باشد اما بونهوفر می

 .توجه نشان بدهد و تقریر  خود را از آن ارایه بدهد
های دولت تلقی  آنها از ایمان  مسیحی و  خواهیوجه دیگری از انفعال  نهاد  دین در برابر  زیاده

پرهیز  آنها از هزینه دادن بود. بونهوفر با تاملات  خود دربارۀ بند  دوم  بارمن و تاکید بر فیض  گرانبها  
این محدودیت را هم کنار نهاد و اساسا  هر گونه تبعیت از مسیح را مستلزم  پرداخت  بهای شاگردی  

 . قلمداد کرد



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 478

توان بر این بخش از تاملات  الهیاتی  بونهوفر وارد کرد آن است که تقریر  او شاید نقدی که می 
بها موجب  تشجیع  دیندار در کارایی لازم را در مبارزه با رژیم  نازی نداشت. تاکید  او بر فیض  گران

کرد شد، اما آموزۀ اوامر و تعهدات  او اگرچه تا حدی کمبودهای آموزۀ دو قلمرو را جبران می مبارزه می
ماند. همچنین است تقریری که او دربارۀ ها تا حدی مبهم باقی میها و امکاناما در تعیین محدوده

رسد که ابهام و پیچیدگی  این تقریر بیش از آن چیزی است استفاده از عقل  طبیعی دارد و به نظر می
ه این  کآمد. نقد  دیگر به تاملات  او آن است  ر میکه در آن زمانه و در رویارویی با رژیم  نازی به کا

تواند دلیل  بخشی از نقد  نخست هم باشد. بونهوفر  ه این امر میکاند  تاملات به خوبي پرورده نشده
های الهیاتی خود را نداشت و شاید اگر از بلای دولت  رایش   ثبات و آرامش لازم برای پروردن  دیدگاه

یافت که متاسفانه های خود را میآمد در شرایط  پس از جنگ امکان پروردن  دیدگاهسوم زنده بیرون می
 . چنین فرصتی را نیافت

  



 479  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

 منابع 

 قدیم  ترجمۀ، مقدس کتاب 

 .سراقصیده، تهران، رضایی امیر ترجمۀ، دین و سیاست در اندیشۀ مدرن(، 1389) موریس، باربیه 

ادیان   در«،  لوتر  مارتین  اندیشه  در  دولت  و  »دین(:  1395)   بهروز،  حدادی  (، 19)  10،  پژوهشنامۀ 
 . 65-37. صص 

 . حقیقت: تهران، معتمدی  منصور ترجمۀ، دیتریش بونهوفر(، 1389. )هـ. ای، رابرتسن 

 .معاصر نگاه: تهران، فلاحی جعفر ترجمۀ، مسیحیان علیه هیتلر(، 1396. )چ ا. ئی، رابرتسن 

ادیان و    در،  نازی«  رژیم  و  آلمان  پروتستان  کلیساهای  بین  مواجهۀ  »بررسی(،  1394)  جعفر،  فلاحی 
 . 120-101. صص (، 1) 48، عرفان

)ای  راجر،  السون  و.  جی  استنلی ،  گرنز  قرن  الاهیات(،  1386.  در    روبرت   ترجمۀ،  بیستم  مسیحی 
 .روشن کتاب: تهران، آقامالیان میشل و آسریان

اثر  مومن  آزادی(،  1400)  مارتین ،  لوتر  و چند  : تهران،  صبایی  محمد  ترجمۀ،  دیگر  کوتاه  مسیحی 
 . کرگدن

 . ، ترجمۀ روبرت آسریان، تهران: فرزان روز تاریخ تفکر مسیحی(، 1395لین، تونی ) 

 ادیان :  قم،  حدادی  بهروز  ترجمۀ،  دینی  اصلاح  نهضت  ای بر تفکر مقدمه (،  1387)  آلیستر،  گراثمک 
 . مذاهب و

References 

 Bible 
 Barbier, Maurice (2008) , Religion and Politics in Modern Though, Tehran, 

Qasidesora. (in Persian) 

 Ballor, Jordan J. (2012) , «Dietrich Bonhoeffer, the Two Kingdom, and 

Protestant Social Thought Today», in La Revue Farel 6/7, pp. 62-83 . 
 Benne, Robert (2006) , ‘Lutherans in Public—Four Lively Options’, in 

Dialog: A Journal of Theology, 45: 4 , pp. 356-65 . 

 Bonhoeffer, Dietrich (1963) , Cost of Discipleship, New York: Macmillan. 

 Bonhoeffer, Dietrich (2005) , Ethics, Minneapolis: Fortress Press. 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 480

 Bonhoeffer, Dietrich (2010) , Letters and Papers from Prison, Minneapolis, 

Fortress Press. 
 Cochrane, Arthur C. (1962) , The Church’s Confessions Under Hitler, 

Philadelphia: Westminster Press. 

 de Gruchy, John W. (1999) , «The Reception of Bonhoeffer’s Theology  »in 

The Cambridge Companion to Dietrich Bonhoeffer, John W. de Gruchy (ed.) 

, Cambridge University Press. 

 Fallahi Jafar (2015) , «A Survey of Encounter between Protestant Churches 

of Germany and Nazi Regime«, Religions and Mysticism 48 (1) , pp. 101-120. 

(in Persian) 
 Grenz, Stanley; Olson, Roger (2007) , Christian Theology in the 20th 

Century, trans. by Aqamalian and Aseriyan, Tehran, Ketab-e Roshan. (in 

Persian) 

 Haddadi, Behruz (2015) , «Religion and State in the Thoughts of Martin 

Luther«, Journal of Religious Studies 10 (19) , pp. 37-65. (in Persian) 

 Johansson, Torbjorn (2015) , «Religion in the Public Sphere—with Dietrich 

Bonhoeffer towards a Renewed Understanding of ‘the Two Kingdoms’«, 

International Journal of Public Theology (9) , pp. 269-288 . 
 Lane, Tony (2016) , History of Christian Thought, trans. by Robert Aseriyan, 

Tehran, Farzan Rooz. (in Persian) 

 Luther, Martin (1956) , On Temporal Authority, in Luther’s Works Vol. 45, 

Concordia and Fortress Press. 
 Luther, Martin (2021) ,On the Freedom of a Christian, trans. by Mohammad 

Sabaie, Tehran, Kargadan. (in Persian) 

 Mauser, Ulrich (2000) , «The Theological Declaration of Barmen Revisited«, 

in Theology Matters, 6 (6). 

 McGrath, Alister (2008) ,Reformation Thought: An Introduction, trans by 

Behrooz Haddadi, Qom Adyan va Mazahib. (in Persian) 

 Phiri, Stephen (2025) , «Bonhoeffer’s Understanding of State-Church 

Relationship in Context«, Cogent Arts& Humanities, 12: 1 . 
 Robertson, E. H. (2016) , Christians against Hitler, trans. by Jafar Fallahi, 

Tehran, Negah-e Moaser. (in Persian) 



 481  لوتر  نیدو قلمرو مارت   ۀبارمن با آموز  یۀانیبونهوفر از خلال ب شیترید  ۀمواجه  یبررس

 Robertson, E. H (2009) , Dietrich Bonhoeffer, trans. by Mansur Mo’tamedi, 

Tehran, Haghighat. (in Persian) 

 Smyth, E. J. (2003) , »Unam Sanctam«, in New Catholic Encyclopedia (2nd 

ed.) vol. 14, Gale. 

 Wannenwetsch, Brend (2003) , »Luther’s Moral Theology«, in Donald K. 

McKim, The Cambridge Companion to Martin Luther, Cambridge University 

Press, pp. 120-135. 


	بیان مسئله
	ضرورت
	پیشینۀ پژوهش
	1. نظریۀ دو قلمرو  لوتر
	2. ظهور  سوسیالیسم  ملی و مداخلۀ آن در کلیسای مسیحی
	3. تنگناهای نظریۀ دو قلمرو و تاملات  بونهوفر در این باره
	3‏-1. شورا و بیانیۀ بارمن
	3‏-2. بند دوم و فیض  گران
	3‏-3. بند  پنجم و اوامر و تعهدات

	نتایج
	منابع
	References

