
 

The Representation of Death Anxiety in ʿAṭṭār Nīshābūrī’s 

Tadhkirat al-Awliyāʾ 

A Psychological and Mystical Analysis 

Nafise Irani1 | Milad Movahhedi Rad2  

1. Assistant Professor, Department of Persian Language and Literature Education, Faculty of Literature 
and Languages, Farhangian University, Tehran, Iran. Email: n.iranii@cfu.ac.ir 
2. Corresponding Author, PhD, Department of Persian Language and Literature Education, Faculty of 
Literature and Humanities, Farhangian University, Alborz, Iran. Email: m.movahedirad@cfu.ac.ir 

Abstract 

The question of death and the anxiety arising therefrom constitutes one of the most 
fundamental human concerns throughout history. Existential psychology regards death as 
the primary source of anxiety and holds that confronting it represents the most 
consequential human experience. In Islamic mysticism (taṣawwuf), death is conceived not 
as an end but as a bridge toward union (wiṣāl) with Ultimate Reality. ʿAṭṭār Nīshābūrī's 
Tadhkirat al-Awliyāʾ, as one of the most distinguished works of Persian mystical prose, 
contains narratives that reflect various manifestations of death anxiety and the strategies 
employed to confront it. 

This study employs qualitative content analysis within the framework of existential 
psychology to examine death anxiety in the hagiographical accounts of ten renowned 
mystics presented in this work. The findings reveal three principal levels in the 
management of death anxiety within these narratives: (1) the level of negation, wherein 
conventional mechanisms of eschatological reward and punishment are rejected (as 
exemplified by Rābiʿa al-ʿAdawiyya); (2) the transformative level, wherein death-
awareness becomes the primary catalyst for spiritual and moral transformation (as seen in 
Fuḍayl ʿIyāḍ, Ibrāhīm Adham, and Dāwūd Ṭāʾī); and (3) the transcendental level, wherein 
death is interpreted as union and perfection of the path (as demonstrated by Ḥallāj and 
Bāyazīd Bisṭāmī). 

This classification demonstrates that ʿAṭṭār, through his narration of the saints' lives, 
transforms death anxiety from a psychological threat into the driving force of mystical 
wayfaring (sulūk). Accordingly, Tadhkirat al-Awliyāʾ offers a rich paradigm for 'authentic 
living in the light of death,' possessing analytical value from both psychological and 
mystical perspectives. 

Keywords: Death anxiety, Tadhkirat al-Awliyāʾ, Islamic mysticism, Existential 
psychology, Death-awareness. 

Introduction 

Death anxiety, as one of humanity's existential concerns, is rooted in the awareness of the 
inevitability of life's termination and has received serious attention from schools of 
existential psychology, notably those of Yalom and Becker. This school considers death 
anxiety not merely as a source of pathology but as the primary impetus for meaning-making 
in life and spiritual growth. Within the tradition of Islamic mysticism, death is viewed from 
a religious perspective as the conclusion of worldly life and the commencement of the 
hereafter; however, in the mystics' vision, death constitutes a 'bridge' and gateway to 'union 
with the Real' (wiṣāl bi-l-Ḥaqq), rather than a catastrophe. This study emphasizes the 
significance of ʿAṭṭār Nīshābūrī's Tadhkirat al-Awliyāʾ, as this work represents a treasury 
of spiritual experiences that aptly reflects the tension and interaction between this 

mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir
mailto:n.iranii@cfu.ac.ir
mailto:n.iranii@cfu.ac.ir
mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir
mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir
https://orcid.org/0009-0000-0081-0968
https://orcid.org/0009-0009-8695-035X


 

existential anxiety and the mystical strategies for overcoming it. The objective of this article 
is to analyze and classify the methods of confronting and managing death anxiety employed 
by the mystics of the Tadhkira, utilizing the conceptual tools of existential psychology. 

Research Findings 

The results of qualitative content analysis of the hagiographical accounts of ten prominent 
mystics in Tadhkirat al-Awliyāʾ reveal three distinct and developmental levels in the 
representation and management of death anxiety: 

1. The Level of Negation 

At this level, the individual manages anxiety through the rejection of traditional 
mechanisms. For instance, the conduct and utterances of Rābiʿa al-ʿAdawiyya exemplify 
the negation of the popular conception of eschatological reward and punishment. 

2. The Transformative Level 

At this stage, death-awareness functions as a powerful catalyst that compels the individual 
toward radical change in lifestyle and spiritual wayfaring. Exemplary figures such as 
Fuḍayl ʿIyāḍ, Ibrāhīm Adham, and Dāwūd Ṭāʾī attain moral transformation and embark 
upon the spiritual path through death-awareness. 

3. The Transcendental Level 

At the highest level, anxiety is entirely transmuted into tranquility and yearning. Death is 
no longer perceived as a threat but is interpreted as perfection and union with the Absolute 
Beloved. Mystics such as Ḥallāj and Bāyazīd Bisṭāmī at this stage perceive death as 
liberation and ascension, welcoming it with open embrace. 

Conclusion 

The present study confirms that mystical literature, particularly Tadhkirat al-Awliyāʾ, 
constitutes a rich resource for understanding humanity's existential confrontation with 
death. The tripartite levels identified in the management of death anxiety (negational, 
transformative, and transcendental) represent not merely a classification but express 
varying degrees of spiritual and epistemological maturity among the mystics upon the path 
of wayfaring. While existential psychology seeks to overcome the fear of death to attain 
meaning in life, Islamic mysticism, by transmuting fear into the yearning for union, 
achieves the highest level of transcendence. This analysis demonstrates how ʿAṭṭār's 
mysticism has succeeded in offering a transformative narrative of death—as an experience 
not merely psychological but thoroughly epistemological—thereby providing a 
comprehensive response to this fundamental human predicament. 

Cite this article: Irani, N., & Movahhedi Rad, M. (2026). The Representation of Death Anxiety in 
ʿAṭṭār Nīshābūrī’s Tadhkirat al-Awliyāʾ: A Psychological and Mystical Analysis. Religions and 
Mysticism, 58 (2), 515-534.  (in Persian) 

Publisher: University of Tehran Press. 
Authors retain the copyright and full publishing rights. 
DOI:https://doi.org/10.22059/jrm.2025.405409.630698 

Article Type: Research Paper 
Received: 1-Nov-2025 
Received in revised form: 12-Nov-2025 
Accepted: 24-Dec-2025 
Published online: 13-Jan-2026  

 

 

https://doi.org/10.22059/jrm.2025.405409.630698


 
 

 

 بازنمایی اضطراب مرگ در تذکرةالاولیای عطار نیشابوری 
 شناختی و عرفانی واکاوی روان 

   2میلاد موحدی راد   |   1نفیسه ایرانی 
زبان 1 و  ادبیات  دانشکدۀ  فارسی،  ادبیات  و  زبان  گروه  استادیار،  رایانامه:  .  ایران.  تهران،  فرهنگیان،  دانشگاه  ها، 

n.iranii@cfu.ac.ir 
آموختۀ دکترا، گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشکدۀ ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه فرهنگیان،  . نویسندۀ مسئول، دانش 2

 m.movahedirad@cfu.ac.irالبرز، ایران. رایانامه:  

 چکیده
ناش اضطراب  و  مرگ  آن،    یمسئله  بن  یکیاز  تار   یهادغدغه   نیتر یادیاز  طول  در  است. بوده  خیانسان 

سرچشم  ،یوجود  یشناسروان را  م  یاصل  ۀمرگ  آن،    داندیاضطراب  با  مواجهه  که  است  معتقد  و 
 قتیحق  باوصال    یبه سو   یکه پل  انیمرگ، نه پا  زین  ی انسان است. در عرفان اسلام  ۀتجرب  نیسازتر سرنوشت 
تلق تذکرةالاولشودیم  یمطلق  ن  اءی.  برجسته  یکیبه عنوان    یشابور یعطار  نثر عرفان  نیتر از    ، یفارس  یمتون 
جلوه  ییهات ی روا  ۀدربردارند که  ش   ییهااست  و  مرگ  اضطراب  از  بازتاب    یهاوهیگوناگون  را  آن  با  مواجهه 

 ی به واکاو   ،یوجود  یشناساز چارچوب روان   یر یگو با بهره  یفیک  یمحتوا  لیپژوهش با روش تحل  نی. ادهدیم
سه سطح    توانیکه م  دهدینشان م  هاافتهی.  پردازدیاثر م  نیده عارف نامدار در ا  اتیاضطراب مرگ در حکا

متعارف    یکه در آن سازوکارها  ،ی( سطح انکار 1داد:    صی تشخ  اتیحکا  نیاضطراب مرگ در ا  تی ر یعمده در مد
رابعه عدو  شودی م  ینف  یاخرو   فریپاداش و ک تحول2(؛  هی )مانند  گاهکه مرگ  ،ی ( سطح    ی به محرک اصل  یآ

اخلاق  یمعنو   یدگرگون م  یو  فض  شودیبدل  طائ  میابراه  اض،یع  لی)مانند  داوود  و  و  یادهم  سطح  ۳(؛   )
به  ،ییاستعلا مرگ  آن  در  تفس  ۀمثابکه  راه  کمال  و  با  گرددیم  ریوصال  و  حلاج  ایبسطام  دیز ی)مانند   نی(. 

با استفاده از روا  دهدینشان م  یبند قه طب به    یشناختروان  دیتهد  کیاضطراب مرگ را از    ا،یاول  تیکه عطار 
  ستن ی»ز   یبرا  یغن   ییالگو  اءیگفت تذکرةالاول  توانیم  ن،یاست. بنابراکرده  لیتبد  یموتور محرک سلوک عرفان

 است.   یلیواجد ارزش تحل  یمنظر عرفان  از و هم    یشناسکه هم از منظر روان  دهدیدر پرتو مرگ« ارائه م  لیاص
گاهمرگ ،یوجود یشناسروان ،یعرفان اسلام اء،یاضطراب مرگ، تذکرةالاول: هاکلیدواژه  .یآ

):استناد میلاد  راد،  موحدی  و  نفیسه،  تذکرةالاول  ییبازنما  .( 1404ایرانی،  در  مرگ  عطار    یایاضطراب 
 .5۳4-515(، 2) 58، ادیان و عرفان. شناختی و عرفانیواکاوی روان: یشابور ین

 : مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران ناشر 
 حق چاپ و حقوق نشر برای نویسندگان محفوظ است. 

DOI: https://doi.org/10.22059/jrm.2025.405409.630698 

 پژوهشی - ی علم   : نوع مقاله 
 1404/ 08/ 10 : دریافت 

 1404/ 08/ 21 : بازنگری 
 1404/ 10/ 0۳ : پذیرش 

  1404/ 10/ 2۳ : انتشار 
  

mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir
mailto:n.iranii@cfu.ac.ir
mailto:n.iranii@cfu.ac.ir
mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir
mailto:m.movahedirad@cfu.ac.ir


 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 516

   مقدمه 

بشری است که همواره ذهن انسان را به خود مشغول داشته    ۀترین مفاهیم اندیشمرگ یکی از بنیادی
ساز در زندگی آدمی تلقی شده  ای سرنوشتنقطه   ۀهای فکری و دینی به منزلدر اغلب سنت  و  است

ویژه در عرفان  به   ؛ شوداندیشی دیده میای از مرگدر ادبیات کلاسیک فارسی نیز بازتاب گستردهاست.  
اسلامی، جایگاهی کانونی یافته است. عارفان مسلمان مرگ را نه پایان، بلکه گذار از حیات جسمانی  

بازگشت به اصل و حقیقت هستی تعبیر   ۀوصال و لحظ   ۀ دانند. آنان مرگ را درواز به زندگی حقیقی می
کند، و  مرگ را گذرگاه رسیدن به عالم بقا توصیف می  ،معنوی  مثنویمولانا در    برای نمونه  اند.کرده

سان، اضطراب مرگ در این سنت فکری، تنها یک تجربه منفی  . بدین۱داندی وصال میمرگ را شاد
: 1۳۷۹تواند به عامل بیداری، تحول و تعالی معنوی بدل شود )نصر،  و تهدیدکننده نیست، بلکه می

زرین2۹-28 نگارش    .(500  -  4۹8:  1۳۷8کوب،  ؛  با  نیشابوری  عطار  میان،  این   الاولیاء ةتذکر در 
ای منحصر به فرد از سرگذشت و اقوال مشایخ صوفیه فراهم آورده است که در آن، مرگ و  مجموعه 

 .تأمل است قابلاضطراب ناشی از آن، از زوایای متعددی 

شناسی مدرن، مرگ و اضطراب مرگ شود که بدانیم در رواناهمیت این مسئله زمانی آشکارتر می
  و اریک فروم(  1۹80)  معرفی شده است. اروین یالومترین سرچشمۀ اضطراب وجودی  به عنوان مهم 

گاهی از مرگ، انسان را با تجربه (  1۹41) سازد  ای یگانه و غیرقابل اجتناب مواجه میبر این باورند که آ
های عرفانی، نشان  ها با آموزهاین دیدگاه  ۀتواند هم موجب رنج و هم سرچشمۀ معنا شود. مقایسکه می

و  می متفاوت  پاسخی  معنوی،  قالب سلوک  در  مرگ  اضطراب  بازتعریف  با  عارفان مسلمان  که  دهد 
نه تنها از    تذکرةالاولیاءبنابراین، بررسی اضطراب مرگ در    .اندتر به این تجربه بنیادین ارائه کردهعمیق 

شناسی وجودی نیز اهمیت دوچندان دارد. این اثر  منظر مطالعات عرفانی و ادبی، بلکه از زاویۀ روان
خلاق با مرگ ارائه دهد؛ الگویی که در آن، اضطراب مرگ نه به   ۀواند الگویی ارزشمند از مواجهتمی

تعالی و خودشناسی منتهی می به  بلکه  یا فرار،  واکاوی نظامانکار  با هدف  مند  شود. پژوهش حاضر 
شناسی وجودی  عطار نیشابوری و تحلیل آن در چارچوب روان  تذکرةالاولیاءمفهوم اضطراب مرگ در  

 :عبارتند از ین پژوهشاهداف ااز جمله . شده استانجام 

؛ تذکرةالاولیاءهای اضطراب مرگ در حکایات و اقوال اولیای الهی در  بندی جلوهشناسایی و طبقه 
؛  اندشناختی و عرفانی که عارفان برای مدیریت اضطراب مرگ به کار گرفته بررسی سازوکارهای روان

اولیا با مفاهیم  مقایسه این نگرش؛  تبیین نقش اضطراب مرگ در سیر و سلوک عرفانی و معنوی  ها 
روان ظرفیت کلیدی  دادن  نشان  و  وجودی  آنشناسی  تطبیقی  سهو    هاهای  الگویی  سطحی ارائه 

 .)انکاری، تحولی، استعلایی( از مواجهه با اضطراب مرگ در عرفان اسلامی

 :دیپاسخ گو  ریتا به سؤالات ز  کوشدیپژوهش م نیا
 دارد؟  یی هاچه جلوه تذکرةالاولیاء اتیاضطراب مرگ در حکا . 1



 517   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

 دهند؟یمواجهه با اضطراب مرگ ارائه م یبرا ییاثر چه سازوکارها نیدر ا شده تیعارفان روا . 2
اثر    نیعرفا با اضطراب مرگ در ا  ۀانواع مواجه  یبند دسته  یبرا  یمشخص  یالگو   توانیم  ایآ . ۳

 ارائه کرد؟
 یوجود  ی شناسروان  یهاهیبه اضطراب مرگ و نظر   ینگرش عرفان اسلام  انیم  یچه نسبت . 4

 برقرار است؟ 

 پژوهش  ۀ ادبیات موضوع و پیشین 

روان  ادبی،  مطالعات  در  مرگ  اضطراب  و  مرگ  توجه موضوع  مورد  همواره  عرفانی  و  شناختی 
 .اندنگریستهای خاص بدان ها از زاویهپژوهشگران بوده است، اما هر یک از این حوزه

  و ویکتور فرانکل (1۹80)  اروین یالوم   ازویژه  های اگزیستانسیال بهشناسی، نظریهدر حوزۀ روان
گاهی از فناپذیری  ترین منبع اضطراب وجودی معرفی کردهمرگ را اصلی(  1۹5۹) اند. از دیدگاه آنان، آ

شناختی به بررسی  دارد تا به جستجوی معنا بپردازد. در ایران نیز شماری از تحقیقات روانانسان را وامی
اند )نادری و  ارتباط میان اضطراب مرگ و متغیرهایی چون دینداری، امید و رضایت از زندگی پرداخته

اند، اما کمتر به پیوند آن با  ها اگرچه اهمیت تجربه مرگ را نشان داده(. این پژوهش1۳88شکوهی،  
 .اندسنت عرفانی پرداخته

اندیش در  مرگ  جایگاه  بررسی  به  متعددی  آثار  اسلامی،  عرفان  زمینۀ  پرداخته  ۀدر  اند. صوفیه 
 طرح کرده است.پلی به سوی حقیقت معنوان  از نظرگاه مولانا بهمرگ را  سرّ نی  ( در  1۳۷8کوب )زرین

اندیشی او را عامل تعمیق تجربۀ عرفانی ، مرگ نقد آثار عطار( در 1۳۶1الزمان فروزانفر )همچنین بدیع
شناختی  دانسته است. با این حال، بیشتر این آثار رویکردی تفسیری و الهیاتی داشته و به تحلیل روان 

 .انداضطراب مرگ نپرداخته

  یمقالاتو  های ادبی و تاریخی  های متعددی بر جنبه، پژوهش تذکرةالاولیاءدر خصوص عطار و  
طور مستقیم به  ای بهاند، اما کمتر مطالعه نیز به تحلیل مضامین اخلاقی و عرفانی حکایات پرداخته

به مرگ  رواناضطراب  مفهوم  یک  استعنوان  پرداخته  اثر  این  در  )  .شناختی  در 1۳۹8محمدی   )
بنیادین    ۀمرگ و نسبت آن با زندگی در اندیشه شاعران عارف« به این نکت  ۀپژوهشی با عنوان »فلسف

بینی عرفا نسبت به مرگ، فلسفی بوده است. از نگاه ایشان، »اگر مرگ  کند که اساس جهان اشاره می
لکه به عنوان  شد«. این دیدگاه، مرگ را نه به عنوان یک پایان، بهستی خویش مطرح نمی  ۀنبود، فلسف

نظری   ۀکند. این نگرش، پایوجودی انسان قلمداد می  ۀوجوی معنا و درک فلسفمحرکی برای جست
تواند با تغییر نگرش به مرگ، از آن به عنوان  مناسبی برای تبیین این مسئله است که چگونه معنویت می

   .آفرین تبدیل شودیک تهدید به یک عامل معنا
های مرگ از نظرگاه مولوی در در پژوهشی با عنوان »حکمت   (1۳۹1)  براتیتر،  در سطحی ژرف

پردازد. از دیدگاه او، »مرگ حقیقی، در کنار ضد خود زیستن  های مرگ میبه تبیین حکمت  مثنوی«



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 518

های روشنگرانه، رنج و عذابی را که روح در اثر همنشینی با است« و با بیان ضدیت روح و تن، با تمثیل
دهد. این نگاه عرفانی، اضطراب مرگ را ناشی از وابستگی روح به کالبد شود، شرح میتن متحمل می

کند. چنین دریافتی، مکانیزم قدرتمندی را داند و مرگ را به عنوان رهایی و وصال معنا میفانی می
دهد؛ چرا که ترس از فرآیند مرگ را به آرزوی رسیدن به حقیقت  ارائه می برای کاهش اضطراب مرگ

  .کندوجود تبدیل می
اثربخشی مداخلات معنوی و مراقبت معنوی در درمان   ۀمقایسدر »(  140۳غنوی و همکاران )

 ۀاند که هر دو »مداخلاین دو رویکرد پرداخته و اشاره کرده  ۀطور مستقیم به مقایسبهگ«  اضطراب مر 
روش از  معنوی«  »مراقبت  و  آن معنوی«  هستند.  مرگ  اضطراب  مهار  در  مهم  اثر  های  مکانیزم  ها 

دانند. این تمایز کلیدی نشان معنویت را در اتصال انسان به یک نیروی برتر و معنادار کردن زندگی می
فعالانهمی و ساختاریافته دهد که مداخلات معنوی  و  تر  باور  تقلیل یک  یا  ایجاد  و درصدد  تر هستند 

 .داشته باشد  کنندهارتباط هستند، در حالی که مراقبت معنوی ممکن است شکلی حمایتی و همراهی 

ای است. رشتههای پیشین، فقدان رویکرد میانتوان گفت که خلأ اصلی پژوهشدر مجموع، می
پیوند دادن نظریه برای  روانتاکنون کمتر کوششی  با متون کلاسیک عرفانی  های  شناسی وجودی 

، این  تذکرةالاولیاءمند اضطراب مرگ در  کوشد با تحلیل نظامصورت گرفته است. پژوهش حاضر می
 .سطحی از مواجهه عرفا با مرگ ارائه دهدخلأ را جبران کند و الگویی سه

 چارچوب نظری  . 1

 تعریف و ابعاد اضطراب مرگ   . 1- 1
(  2008تأکید دارد که هستی انسان آغشته به نیستی است. یالوم )  امر مسلمشناسی وجودی بر این  روان

به دست میتصریح می گزافی  بهای  به  که  است  موهبتی  انسان  گاهی  آ که  اینکه   .آیدکند  دانستن 
گاهی از فناپذیری اجتناببالیم و روزی ناگزیر میمی ناپذیر و آرزوی غایی برای میریم. این تنش میان آ
اگزیستانسیال  ۀادام تعارض اصلی  بکر )زندگی،  از دیدگاه  انسان1۹۷۳هاست.  فردند  ها منحصربه (، 

گاهی از فناپذیری خود سازگار شوند. تامر و الیاسون    زیرا باید زندگی کردن را بیاموزند و در عین حال، با آ
 ۀبه واسط صور هراس و بیم ایجادشدهکه برای تاند تعریف کردهاصطلاحی  را اضطراب مرگ( 1۹۹۶)

گاهی از مرگ استفاده می بینی شرایطی  شود. این مفهوم یک واکنش هیجانی منفی است که با پیشآ
 شود. که در آن شخص وجود ندارد، برانگیخته می

 شناختی های دفاعی روان مکانیسم  . 2- 1
سرکوب، انکار و پرهیز را در پیش    دهند به مرگ نیندیشند و راهبردهایی چونبیشتر افراد ترجیح می

گیرد، بلکه اضطراب مبهم و از  گیرند. با این حال، انکار مرگ نه تنها جلوی احساسات منفی را نمیمی
الوقوع، مدل کلاسیک  در مواجهه با مرگ قریب   (.24۶:  1۳۹0  ،یالومکند )خودبیگانگی را تشدید می



 519   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

زنی، افسردگی و کند: انکار و انزوا، خشم، چانهراس پنج مرحله واکنش هیجانی را ترسیم می  کوبلر 
: 1۹۷5)آریس،    پذیرش، که البته امید به عنوان یک پاسخ هیجانی ششم در تمام مراحل وجود دارد 

 ( ۹5-50: 1۳8۶ ؛ کوبلر راس،10۳-10۷

 مرگ در عرفان اسلامی  . 3- 1
داند، منطق قرآنی و عرفان اسلامی آن را شناختی که مرگ را نیستی یا پایان میدر مقابل دیدگاه روان

دانند. مرگ در منطق قرآنی به معنای فنا و نابودی نیست، بلکه یک امر وجودی است.  انتقال و آغاز می
»الذي خلق الموت و    :داندهای خویش میخداوند در قرآن مرگ را همانند زندگی یک آفریده از آفریده

تعبیر »توفی« و »رجوع« قرآن از مرگ به توفی )دریافت کامل روح از تن( تعبیر   (.2)ملک، آیه    الحیوه«
تر و  کند که به معنای بازگشت به سوی خداوند است. این انتقال به معنای بازگشت به جهانی وسیعمی

شود، به زندگی این جهانی  باعث پوچی زندگی نمیمرگ نه تنها  در دیدگاه قرآنی    آمیخته با ابدیت است.
 سازد.بخشد و آفرینش هستی را از بیهودگی خارج میمعنا و مفهوم می 

فناء فی با مفاهیمی چون  را  بر مبانی قرآنی، اضطراب مرگ  تکیه  با  الله و موت  عرفان اسلامی 
این   سازد.اختیاری متعالی می از مرگ است.  بلکه جویای مرگ پیش  نه منتظر مرگ طبیعی،  عارف 

وجودی، ترس از مرگ را به   ۀمرگ، فنا شدن اراده و نفس اماره در اراده و بقای الهی است. این تجرب 
در اوج تجربه عرفانی، مرگ نه دروازه نابودی، بلکه سرآغاز زندگی    کند.شوق لقاء )وصال( تبدیل می

 . 1شود با حقیقت مطلق )معشوق ازلی( تلقی می )عروسی( جاوید اخروی، گذرگاه و وصال
بندی تجلیات اضطراب شناسی وجودی برای شناسایی و طبقه از چارچوب روانپژوهش  این  در  

و از منطق عرفانی و قرآنی برای تفسیر و معنابخشی به شده  استفاده    تذکرةالاولیاءمرگ در حکایات  
 .گرفته شده استهای خاص اولیا بهره پاسخ

اجازه میمبانی روان به ما  و بکر(  )یالوم  را در شناسی وجودی  تا اضطراب )به جای ترس(  دهد 
را نیروی محرک پشت رفتارهای زاهدانه و مجاهدت و آن  اولیا تشخیص داده  های اخلاقی  ساحت 

می توضیح  چارچوب  این  رایج  بدانیم.  الگوهای  از  متفاوت  مرگ  به  عارفان  واکنش  چرا  که  دهد 
راس( است. عارفان مراحل دفاعی )انکار و خشم( را نفی کرده یا آن  -شناختی )مانند مراحل کوبلرروان

 کنند.را به یک موتور تحول و معرفت تبدیل می

 تذکرةالاولیاء جایگاه عطار و   . 4- 1

ترین شاعران و متفکران عرفان ایرانی ـ اسلامی است  ق( یکی از برجسته  ۶18ـ    540عطار نیشابوری ) 
گیری سنت عرفانی فارسی نقشی بنیادین داشته است. او در کنار  منظوم و منثور او در شکل که آثار  

: 1۳۶1الزمان فروزانفر )شود و به تعبیر بدیعسنایی و مولوی، از ارکان اصلی ادبیات عرفانی شناخته می
 

مرگ ما  . ابیات بسیاری در این زمینه از مولانا موجود است برای نمونه بیت زیر که از مرگ به عروسی و وصال تعبیر کرده است: »1
 ( ۳۹0۹مثنوی معنوی، دفتر سوم، بیت « )عُرس است ای یارانِ خوش/ زین جهان بر آسمان بُردن رُخش



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 520

گیری از سنت عرفانی خراسان« است. عطار با بهره  ۀکننددهنده و تکمیلهایش »تداوم( اندیشه54
عرفانی را برای مخاطب عینی و ملموس ساخته   ۀها و زبان شاعرانه، مضامین پیچیدحکایات، تمثیل

 .های آموزنده بازآفرینی کرده است های درونی را در قالب روایتو تجربه 

ترین تذکره  ای دارد. این کتاب، نخستین و جامعجایگاه ویژه  تذکرةالاولیاءدر میان آثار متعدد عطار،  
های  و صوفیان سده  دانهابه زبان فارسی است که زندگی و سخنان بیش از هفتاد تن از اولیای الهی، ز 

کند. برخلاف آثار منظوم عطار که بیشتر بر مباحث نظری و تمثیلی عرفان  نخستین اسلام را روایت می
های تاریخی ـ روایی است. همین ویژگی، آن  اثری مستند و مبتنی بر گزارش  تذکرةالاولیاءتمرکز دارند،  

شناختی و معنوی مشایخ های روانتاریخ تصوف، سلوک عملی و نگرش  ۀرا به منبعی معتبر برای مطالع
 .(۳۶-۳5: 1۳۹1تبدیل کرده است )استعلامی، 

در پژوهش حاضر از دو جنبه است: نخست آنکه عطار در این کتاب، مرگ و    تذکرةالاولیاءاهمیت  
روایت قالب  در  را  آن  از  ناشی  میاضطراب  تصویر  به  انسانی  و  زنده  با  هایی  اولیا  از  یک  هر  کشد. 

گاهی خاص خود مواجه میمرگ  عدویه در قطع رابطه با معشوق تا اشتیاق    ۀشوند؛ از اضطراب رابعآ
بایزید   پارادوکسیکال  آرامش  تا  گور  با  مواجهه  در  ادهم  ابراهیم  دگرگونی  از  شهادت،  برای  حلاج 

مکانیسم از  متنوع  الگویی  حکایات،  این  آنکه  دوم  روانبسطامی.  برابر  های  در  عرفانی  و  شناختی 
و تحلیل   شناسی وجودی مقایسههای مدرن روانتواند با نظریهدهند که میاضطراب مرگ ارائه می

تنها یک کتاب تاریخی یا ادبی نیست، بلکه متنی چندلایه است که    تذکرةالاولیاءاز این منظر،    .شود
روان تحلیل  و هم ظرفیت  روایی،  و  ادبی  دارد، هم جنبۀ  و عرفانی  الهیاتی  بُعد  شناختی. همین هم 

می باعث  در  چندلایگی  نو  افقی  ادبی،  غنای  بر  علاوه  اثر،  این  در  مرگ  اضطراب  بررسی  که  شود 
 .شناسی بگشایدای میان عرفان و روان رشتهمطالعات میان

 عطار   ی ا یالاول ۀ اضطراب مرگ در تذکر بحث و بررسی   . 2

های مدیریت  توان سه سطح عمده و متمایز را در شیوهدهد که میهای این پژوهش نشان مییافته
گانه، مسیر تحول نگاه عارف  بندی سهاین طبقه .تشخیص داد تذکرةالاولیاءاضطراب مرگ عارفان در 

 :کند. این سه سطح عبارتند ازاز نفی سازوکارهای دفاعی تا رسیدن به شوق وصال را ترسیم می

   سطح انکاری  . 1- 2

عارفانی است که به صراحت سازوکارهای متعارف مدیریت   شامل  تذکرةالاولیاءسطح انکاری در متن  
از  های دینی، ترس از عذاب دوزخ و طمع به پاداش بهشت،  کنند. در سنتاضطراب مرگ را نفی می

روند، اما عارفان این سطح، برای تعدیل اضطراب مرگ به شمار می  ساز و کارهای دفاعیکارآمدترین  
کنند. این رویکرد، اضطراب را عبادت حذف می  ۀ ها را از چرخو آن   دانندمیاین سازوکارها را غیراصیل  

مسئل یک  رابطه  ۀ از  دغدغۀ  یک  به  اخروی،  تنبیه  و  میپاداش  تبدیل  وجودی  و  در  ای  سازد. 



 521   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

، الاولیاءتذکرهگفتمان رابعه عدویه در    .این سطح است  ۀ، رابعه عدویه بارزترین و تنها چهر تذکرةالاولیاء
اضطراب رابعه دیگر   .مؤید گذار از مدیریت اضطراب مبتنی بر پاداش و تنبیه به یک نظام وجودی است

امکان قطع رابطه با معشوق )خداوند( ناشی  گیرد؛ بلکه از  از فنا، قبر یا کیفر جسمانی سرچشمه نمی 
 :(۶۹: 1۳۹1  ،عطار). چنانکه آمده است شودمی

ترسم. گریی؟« گفت: از قطعیت میقل است که رابعه دایم گریان بودی. گفتند: »چرا مین
 . ام، نباید که وقت مرگ ندا آید که: ما را نشایی!که با او خو کرده

 : (۷4همان: )و در جای دیگر آمده است 

میگ دوزخ  خوف  از  را  تو  اگر  خداوندا  بهشت  فت  امید  به  اگر  و  بسوز  دوزخم  در  پرستم، 
 . پرستم جمال باقی از من دریغ مدارتو را می ،پرستم بر من حرام گردان و اگر از برای تومی

فردی )ترس از طرد شدن( منتقل فردی )ترس از جهنم( به درون این موضع، محور اضطراب را از برون
در واقع،    .سازدکند و عشق محض را به عنوان تنها سپر دفاعی نهایی در برابر مرگ جایگزین میمی

تأکید وی بر    .رابعه از اضطراب مرگ فیزیکی گذر کرده و به اضطراب رابطه با حضرت حق رسیده است
به مثاب تعالی  آخرین عبادت، تجلی مرگ  ۀنماز  به موقعیتی برای  را  گاهی فعال است که هر لحظه  آ

. تعالی قلب، که غایت سیروسلوک عرفانی است. در واقع رابعه، از اضطراب مرگ کندوجودی تبدیل می
، نمایانگر بازتعریف  فیزیکی گذر کرده و به اضطراب رابطه با معشوق )خداوند( رسیده است. این موضع

اضطراب مرگ در چارچوب دلبستگی عرفانی به حضرت حق است که در آن مرگ پایان حیات نیست  
 گوید:  وی می بلکه امکان حیات مجدد است.

  .(۷1ای بود که خداوند خود را از بین عبادت یا به طمع مزد پرستد )همان:  بد بنده

یعنی سیستم پاداش و تنبیه    ؛این گفتار به صراحت سازوکارهای دفاعی استاندارد در برابر اضطراب مرگ
با این نگرش، سپرهای فرهنگیرا نفی می  اخروی را غیراصیل    خمبتنی بر بهشت و دوز   کند. رابعه 

دهد که در آن، عبادت نه برای گریز از  ارائه می  مرگ  خوانده و الگویی انقلابی در مدیریت اضطراب
او در دعای مشهور خود، این نفی را    .طراحی شده است  عرفانی و الهی  مرگ، بلکه برای تعالی رابطه

 رساند:  به اوج می

پرستم بر پرستم، در دوزخم بسوز و اگر به امید بهشت میاگر تو را از خوف دوزخ می خداوندا 
 .(۷4پرستم جمال باقی از من دریغ مدار )همان: من حرام گردان و اگر از برای تو تو را می



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 522

روانرابعه، مرگ تکنیک  به یک  وجودی  تهدید  یک  از  را  گاهی  تبدیل  آ اصیل  زیستن  برای  شناختی 
  .سازد او با تمرین حضور در لحظه، هر لحظه را به یک موقعیت برای تعالی وجودی مبدل می .کندمی

 : (۷0گوید )همان: وی می

چون این خطاب شنیدم چنان دل از دنیا منقطع گردانیدم و امل کوتاه کردم که سی سال  
 .است که چنان نماز کردم که گفتم: این بازپسین نماز من خواهد بود

مراتب وحشت را سنتی میان انسان و دوزخ، در واقع سلسله  ۀسازی رابطعلاوه بر این، رابعه با وارونه
 سازد: دگرگون می

ی آشکارا کنم که دوزخ از من به هزارساله  بار خدایا اگر مرا فردای قیامت به دوزخ فرستی سر  
  .(۷5راه گریزد )همان: 

گاهی مرگ رابعه،   شناختی برای زندگی اصیل تبدیل  را از یک تهدید وجودی به یک تکنیک روان   آ
کند. تمرین حضور در لحظه از طریق تصور آخرین نماز، نمایانگر کاربردی کردن نظریه مدیریت می

تعالی وجودی    کوششاضطراب مرگ در قالب یک   به موقعیتی برای  را  عرفانی است که هر لحظه 
می نیزسازدمبدل  ادامه  در  نشان  .  را  ترس  نمادهای  بازتعریف  طریق  از  اضطراب  استعلای  اوج   ،

مراتب وحشت را دگرگون  سلسله  سنتی میان انسان و دوزخ، در واقع   ۀسازی رابطدهد. رابعه با وارونهمی
از قدرت وجودی است که در آن،  سازد. این موضع، مؤید دستیابی به مرحلهمی قهور  نه م  رابعه،ای 

 .شودها میآفرین، بلکه مسلط بر آننمادهای مرگ

 سطح تحولی  . 2- 2

در   و متنوع  الاولیاءتذکرهاین سطح  تعداد عارفان  بیشترین  های مدیریت اضطراب  ترین روششامل 
گاهی از یک تهدید، به محرک دگرگونی،  دهد که چگونه مرگ، نشان میتحولی  مرگ است. سطح آ

این سطح، عارفان، برخلاف سطح انکاری که  در  .شودانضباط اخلاقی و کنشگری وجودی تبدیل می
کردند، اضطراب مرگ را به طور مستقیم به یک ابزار وجودی و اخلاقی  سپرهای دفاعی را نفی می

بینند که دگرگونی وجودی  ها مرگ را نه پایان، بلکه هشداری فعال میکنند. آن برای زندگی تبدیل می
ل واقع شود، بلکه مقبو طور کامل رفع نمیبخشد. در این مرحله، اضطراب بهو سیر سلوک را سرعت می

  :شود. عارفان برجستۀ این سطح عبارتند ازشده و برای کنترل رفتار و تقویت هویت به کار گرفته می
ذوالنون   و  داوود طائی، شقیق بلخی، احمد بن حرب، سهل تستری  ادهم،  ابراهیم  فضیل عیاض، 

 .مصری



 523   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

 فضیل عیاض: تحول ناگهانی و تعمیم دغدغه . 2-1- 2

ای از قرآن(  شناختی ناگهانی )شنیدن آیهاضطراب مرگ با یک برانگیختگی معرفت در حکایت فضیل،  
 : شودای و انقلابی در زندگی منجر میآغاز و به یک تحول ریشه

آیا وقت آن نیامد که   کی این آیت می خواند: الم یأن الذین آمنوا أن تخشع قلوبهم لذکرالله؟ی
مد آمد و نیز از  : آگفت  آمد. چون تیری بود که بر دل فضیل  گردد؟  ردل خفته شما بیدا 

 . (۷۷: 1۳۹1 ، عطاروقت گذشت)

نمون تأثیر مرگ  ۀفضیل  گاهی در دگرگونی  بارز  آی  ههاست. مواجتحولات معنوی  آ برای وی  قرآن    ۀبا 
نشان  ی  انجامد. نگرانی و کند که فوراً به تغییر رفتار میایجاد می  شناختیمعرفت   نوعی برانگیختگی

گاهی، دغدغهدهد که چگونه مرگمی  ۀدر ادام.  کندتبدیل می  های اخرویهای دنیوی را به نگرانیآ
  خوانیم:( می۷۹: 1۳۹1)عطار،   الاولیاءتذکرهروایت اضطراب مرگ فضیل در 

بنشاند تا روی هارون را نباید دید. هارون دست برد. ناگاه بر دست  ارون درآمد. فضیل چراغ  ه
 . فضیل آمد. فضیل گفت: چه نرم دستی است اگر از آتش دوزخ خلاص یابد

دهد.  تعمیم می اجتماعی ۀفراتر رفته و آن را به یک دغدغ ،ضیل در اینجا از مدیریت اضطراب فردیف
گاه دارد که در آن، فرد نه تنها اخروی هارون، نشان از تبلور یک اخلاق مرگ   وضعیتنگرانی او درباره   آ

اسلامی،  ـای که در عرفان ایرانیلطیفه  به فکر نجات خویش، بلکه مسئول هدایت دیگران نیز هست.
مدیریت اضطراب   ۀنظری  ۀ، توسعفضیل عیاض  موضعترین شروط سلوک الی الله است.  یکی از اساسی

 .دهداجتماعی نشان می ۀمرگ را از حیطه فردی به حوز 

  .(۷۹: همان) ترسم از روی خوبت که به آتش دوزخ مبتلا شود و زشت گرددس گفت: می پ
گفت: از پیغامبران رشک نیست،که ایشان را هم لحد هم قیامت و هم  در آخر عمر میو  

دوزخ و هم صراط در پیش است... از فرشتگان هم رشک نیست،که خوف ایشان از خوف  
بنی آدم هم زیادت است... من آن نخواهم. لیکن از آن کس رشکم آید که از مادر نخواهد  

 (.85 :)همان زاد

. تمایل به عدم تولد در واپسین  استدر مواجه با اضطراب مرگ  ،  شناختی فضیلاوج تحول رواناینجا،  
است مرگ  پرتو  در  وجودی  مسئولیت  سنگینی  از  گاهی  آ اوج  عمر،  در .  روزهای  که  نگرش،  این 

دهد که فضیل شود، نشان میشناسی وجودی با مفهوم انکار رادیکال شرایط انسانی شناخته میروان
هستی را برایش به ارمغان آورده   ۀبه درکی از سنگینی مسئولیت وجودی رسیده که آرزوی خروج از دایر 

خواهد یافته است که نمیاین گفتار، یک سازوکار دفاعی برای حفاظت از خودِ شکنندۀ تحول  .است
 .دوباره به دام غفلت بیافتد

http://آمد.گفت/


 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 524

 آگاهی و هویت مقاومابراهیم ادهم: مرگ . 2-2- 2

گاهی بالینی، یعنی مواجهه مستقیم با نمادهای  ابراهیم ادهم، نماد عارفی است که از طریق مرگ آ
 .دهدمرگ )دیدن گور در آینه(، نظام ارزشی خود را کاملًا تغییر می

قل است که از او پرسیدند: که تو را چه رسید که آن مملکت را بماندی. گفت: روزی بر تخت ن
منزل خود گور دیدم و در او   ای در پیش من داشتند در آن آینه نگاه کردم،نشسته بودم. آینه 

 (.۹4همان: ) انیسی و غمگساری نه. و سفری دیدم دور و راه درازی در پیش

دیدن گور در آینه، به مثابۀ شکستن تمام سازوکارهای دفاعی متعارف )ثروت، قدرت و انکار مرگ(  
برد که در معرض فنا قرار  کند. در این لحظه، او به هویت اصیل و اگزیستانسیل خود پی میعمل می

است.    ۀدهندنشان  ،ادهمابراهیم    ۀتجرب  .دارد مرگ  برابر  در  متعارف  دفاعی  سازوکارهای  شکست 
های نمایانگر پوچی جستجوی معنویت در قالبدر شاهد زیر  »جستجوی شتر بر بام«    ۀاستعار همچنین  

   :مادی است

نیم ی بود.  بر تخت خفته  بود. گفت: ک شب  بام  بر  شب سقف خانه بجنبید. چنانکه کسی 
شتر بر بام   جویی؟ام. گفت: ای نادان شتر بر بام میکیست؟ گفت: آشنایم شتر گم کرده

جویی. شتر بر اطلس می   ۀگفت: ای غافل! تو خدای بر تخت زرین و در جام  چگونه باشد؟
: 1۳۹1  ،عطار)   از این سخن هیبتی در دل وی پدید آمد  تر است؟بام جستن از آن عجیب 

8۷.) 

 ( از او نقل شده است:۹۷)همان:  تذکرۀالاولیادر جای دیگری از 

ام و از این شهر بدان شهر  گفت: دین خویش در کنار گرفته  فت: چرا از خلق می گریزی؟گ
ام یا وسواس دارم  گریزم تا هر که مرا بیند پندارد که حمالیو از این سر کوه بدان سر کوه می

 (.۹۷همان: ) مرگ برم ۀتا مگر از دست شیطان به سلامت ایمان را به درواز 

 درمانی اگزیستانسیل« است که وی را وادار به بازتعریفتصویر »گور« در آینه، نوعی »رواندر نتیجه،  
گاهی  که مرگ آن دارد    از  کند. فرار پیگیر او از شهرها »تا ایمان را به دروازه مرگ برم« نشانوجودی می آ

،  . رفتار ابراهیم ادهمهای دنیوی شده استبرای وی محرکی برای خلق هویت مقاوم در برابر وسوسه
فعا نه نشان ل  نمایانگر سازوکار دفاعی  ابراهیم  برابر تهدیدهای محیطی است. فرار  بلکه    ۀدر  ضعف، 

هوشمندانه شکننداستراتژی  خودِ  از  حفاظت  برای  وسوسهیافته  تحول  ۀای  برابر  دنیایی  در  های 
مرگ رسانده شود، حاکی از درک    ۀز دروا  به کالایی ارزشمند که باید به  شود. تشبیه ایمانمحسوب می

پایان به مقصد نهایی    ۀوی از مرگ به عنوان محل آزمون نهایی معناست. این نگرش، مرگ را از نقط
می  )فنا(  سلوک ادهم،  کندتبدیل  آن،  .  در  که  است  مرگ  اضطراب  مدیریت  از  الگویی  نمایانگر 

گاهی نه به تدریج، بلکه به صورت مرگ   شود. و از طریق رویداد محوری ایجاد می یانقلابآ



 525   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

 داوود طائی: نظارت اخلاقی و تخلیه اضطراب . 2-3- 2

میمدخل  در   تبدیل  دائمی  و  مستمر  اخلاقی  نظارت  یک  به  مرگ  اضطراب  طائی،  که داوود  شود 
 .ترین اعمال او را تحت کنترل داردکوچک 

پاره دیدم  را  او  رفتم.  داوود  به حجره  گوید:  عیاش  داشت اابوبکر  در دست  نان خشک  ی 
خواهم که این پاره نان بخورم و  گفت: می یا داوود! چه بوده است تو را؟  گفتم گریست.می و

 . (228: 1۳۹1 ،عطار) دانم که حلال است یا نه؟نمی

 در باب او آمده است: (22۹: 1۳۹1 ،عطار)و در جای دیگری  

کرد به بام درآمد و به آسمان نگریست و در ملکوت تفکری می  قل است که شبی مهتاب بود ن
 .خود شد و بیفتاد بر بام همسایهبی گریست تاو می

کاتارتیک اضطراب وجودی از طریق ترکیب تفکر عمیق و گریه است.   ۀتخلی  ۀدهندین تجربه، نشانا
تخلی گریه نمایانگر  بلکه  نشان ضعف،  نه  داوود  تغییریافته    ۀهای  حالت  به  که  است  هیجانی سازنده 

گاهی )بی دهد شود. این مسیر، الگویی بدیل برای مدیریت اضطراب مرگ ارائه میخودی( منجر می آ
 کند.ی عمل میکه در آن، تسلیم هیجانی به عنوان مسیری برای تعالی شناخت

گفت: لشکر بر در شهر    ه شتاب است؟چ:  گفتند  دوید.در نماز می  نقل است که او را دیدند که
 همانجا(. ) است. گفتند: کدام لشگر؟ گفت: مردگان گورستان  است و منتظر من

گاهی اضطراب دائمی داوود »لشکر بر در شهر است و منتظر من است« نوعی مرگدر شاهد فوق،   آ
بالینی است که به سازوکاری برای نظارت اخلاقی مستمر تبدیل شده است. گریه بر سر تردید در حلال  

می نشان  نان،  مرگ بودن  چگونه  میدهد  گاهی  شدهآ تقویت  فرافردی«  »سوپرایگوی  به  ای  تواند 
، اضطراب مرگ شاهد فوق  قدرتمند  ۀاستعار  .دهدالشعاع قرار می بینجامد که کوچکترین اعمال را تحت

می تبدیل  فوری  و  عینی  تهدیدی  به  انتزاعی  مفهوم  از  تصویررا  نمایانگر    کند.  مردگان،  لشکر 
گاهی است که به صورت فیزیکی در بدن داوود )دویدن در نماز( تجلی مبرانگیختگی حاد مرگ  یابد.  یآ

شی تبدیل تواند به انرژی کنسلوک، می ۀدهد که اضطراب مرگ در سطوح پیشرفتاین شاهد نشان می
اضطراب او از طریق گریه   .دهدشکل می  و عینی  حاضر  ۀرا در لحظ  بینیی غیرقابل پیششود که رفتار 

یا تسکین موقت  خودیحالت بیشود و منجر به  عمیق و تفکر پیگیر، به صورت فیزیکی تخلیه می
 کند که باید مصرف شوددهد که او اضطراب را به انرژی کنشی تبدیل میگردد. این رفتار نشان میمی

 )دویدن(. 

http://میگریست.گفتم/
http://دوید.گفتند/


 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 526

 سازی و تکنیک خودسازی شقیق بلخی: عقلانی . 2-4- 2

می تبدیل  برای خودسازی  عملی  و  تکنیک عقلانی  یک  به  را  اضطراب  در    .کندشقیق،  زیر  شواهد 
 شقیق بلخی آمده است: ۀدر بار  تذکرۀالاولیا

:  1۳۹1  ،عطار)   خ نجات نیابد: امن و خوف و اضطرار دوز   از   نبود  چیز  سه  او  با  هرکه   گفت:
205.) 

گفت: حق تعالی اهل طاعت را در حال مرگ زنده گرداند و اهل معصیت را در حال زندگانی 
 (.20۶همان: ) مرده گرداند

 )همانجا(.  گفت: مرگ را ساخته باید بود که چون مرگ بیاید باز نگردد 
 )همانجا(. گفت: بدان که چون او را چیزی از دنیا فوت شود، آن را غنیمت شمرد»

گاهی را به تکنیکی  « و »غنیمت شمردن فوت دنیا«، مرگمرگ را ساخته باید بودتأکید شقیق بر » آ
گاهی را به یک معیار برای غنیمت شمردن زمان و اولویتمرگ و    کند یتبدیل م برای خودسازی بندی آ

تمایز قاطع وی بین »زنده بودن اهل طاعت« و »مرده بودن اهل معصیت«، نشان    .سازد امور بدل می
از مرگ به عنوان ابزاری برای تمایز  .  از کاربرد مرگ به عنوان معیاری برای سنجش حیات حقیقی دارد

کند. او معتقد است کسی که از  »زنده بودن اهل طاعت« از »مرده بودن اهل معصیت« استفاده می
ه با هکی فعال و پویا از مواجر ، نمایانگر د هاگزارهاین    .ترسد، در حقیقت زندگی نکرده استمرگ نمی

با بلخی  شقیق  است.  گاهیمرگ  مرگ  انفعالیحالا   ،آ می  بهرا    ت  تبدیل  خودسازی  او،  فرآیند  کند. 
بازتعریف   و  در مدیریت اضطراب مرگ است  عملیـقلانیع   الگوینمایانگر   با ترکیب آمادگی فعال و 

دهد. سازنده با مرگ ارائه می  ۀه مسیری متعادل و قابل دسترس برای مواج   شناختی عرفانی،معرفت 
های رشد این الگو، به ویژه از منظر ارزشمندی درباره چگونگی تبدیل تهدیدهای وجودی به فرصت

 . است

 احمد بن حرب: بیداری اگزیستانسیل  . 2-5- 2

 .کندخوابی دائمی نمود پیدا میدر حکایت احمد بن حرب، اضطراب به صورت عدم قطعیت و بی 

 شبی گفتند: اگر دمی بیاسایی چه باشد؟ قل است که احمد در همه عمر شب هیچ نخفت،ن
تابند و او نداند که از اهل کدام  آرایند و دوزخ در زیر میگفت: کسی را که بهشت از بالا می

 .(254: 1۳۹1 ،عطار) است چگونه خوابش آید؟

گاهی است. خوابی احمد »چگونه خوابش آید؟« تجسم عینی »بیداری اگزیستانسیل« در پرتو مرگبی آ
گاهانه برای ماندن در حالت »حضور« در برابر امکان مرگ لحظه این بی . ای استخوابی، انتخاب آ

 حضوری دائمی در برابر حضرت حق که از دشوارترین مراحل معرفت نفس و سلوک عرفانی است.



 527   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

 العمرسهل تستری: الگوی تلفیقی و مراقبت مادام  . 2-6- 2

شناختی مداوم برای خودشناسی معرفی سهل تستری، اضطراب مرگ را به عنوان یک تکنیک روان 
کند. این ترس، که ریشه ترین محور سلوک خود معرفی میاو »خوف خاتمت« را به عنوان مهم   .کندمی

 : شودالعمر و نظارت مستمر بر نفس تبدیل میدر عدم قطعیت لحظۀ آخر دارد، به مراقبت مادام

گفتند: خوف   تر چیزی در دنیا که خوف شما از آن بیشتر شد چه بود؟س پرسیدم که خوفناکپ
 . (2۶۹: 1۳۹1 ،عطار) خاتمت

گاهی را به تکنیکی  »فوت دنیا« و »فوت آخرت«، مرگتأکید سهل بر مراقبت تا به مرگ و تمایز بین   آ
العمر برای عارف بدل ای مادامکند. این نگاه، تمرین مرگ را به پروژهمداوم برای خودشناسی تبدیل می

 .سازدمی

به  اند و بهترین مخلصان آن قومگفت: بهترین خایفان مخلصان  تا  اند که اخلاص ایشان 
 (. 2۷1همان: ) مرگ برسد

دهنده تلفیق عمیق دو مفهوم خوف و اخلاص در دستگاه فکری سهل تستری است.  این گزاره نشان
به عنوان سازوکار . در واقع اخلاص  تحلیلی است  ۀشناختی، این بیان حاوی چندین لایاز منظر روان

اخلاقی صرف، فضیلت  یک  عنوان  به  نه  متعالی،  برابر  بلکه    دفاعی  در  دفاعی  سازوکار  کارآمدترین 
های  کند که فرد را از دوگانگیوجودی ایجاد می  فضیلتاخلاص نوعی    .شوداضطراب مرگ معرفی می

 ،مرگ تأکید بر تا به مرگ رسیدن اخلاص  ۀداوم اخلاص تا نقطعلاوه بر این، ت  سازدرها می  ،زااضطراب
نگاه مؤید آن   ، ایناب مرگاضطر شناسی درک سهل از آزمون نهایی است. از دیدگاه روان ۀدهندنشان

  .است که مدیریت اضطراب مرگ یک فرآیند مستمر است که تا آخرین لحظه حیات ادامه دارد

 (.2۷۶همان: ) فت: مراقبت آن است که از فوت دنیا نترسی و از فوت آخرت بترسیگ

آنچه باید از آن ترسید    ۀهای متعارف دربار سهل با ایجاد تمایز بین فوت دنیا و فوت آخرت، در واقع ارزش
تستری بر خلاف    سهل .های وجودی استسازد. این موضع، مبتنی درک عمیق از اولویترا وارونه می

بر دیالکتیک خوف و و    کندبر تلفیق حالات قلبی تمرکز می  با اضطراب مرگ،  ۀعارفان دیگر در مواجه
  و   مایانگر الگوی تلفیقی در مدیریت اضطراب مرگ است او ن .تلفیق خوف و اخلاص تأکید دارد،  شوق

دهد که کارآمدترین راه مدیریت اضطراب مرگ، نه سرکوب آن و نه تسلیم شدن در برابر آن، نشان می
ز آن جهت ارزشمند است که  ین الگو ا. اآن از مسیر اخلاص و مراقبت است  ۀبلکه هدایت هوشمندان

دهد )از  کند )با پذیرش خوف( و هم راه خروج از آن را نشان میواقعیت اضطراب اعتراف می  هم به
 طریق اخلاص و مراقبت(.  



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 528

 ذوالنون مصری: تعادل پویای شوق و خوف  . 2-7- 2

او اضطراب    .شودکند که باعث حرکت و اشتیاق به وصال میای تبدیل میذوالنون اضطراب را به ماده
از مرگ، ناشی از جهل و عدم درک حقیقت  )خوف( را مکمل شوق می داند و معتقد است که ترس 

 .وجودی است

گفت: آن که پیش از آنکه    « چه آرزو داری؟»قل است چون در بیماری مرگ افتاد گفتند:  ن
  :او را بدانم. و این بیت را بخواند -اگر همه یک لحظه بود بمیرم

 . (1۳۶: 1۳۹1 ،عطار) الخوف امرضنی و الشوق احرقنی/ والحب اضانی والله احسانی

دهد که چگونه اضطراب مرگ در دستگاه عرفانی  بیت »الخوف امرضنی و الشوق احرقتنی« نشان می
ماده تبدیل میبه  معنوی  تحول  برای  به ای  برای هراس  از موضوعی  را  دیالکتیک، مرگ  این  شود. 

 .کندمحملی برای اشتیاق بدل می
دهد. این موضع، چند  زمان اهمیت می  ذوالنون در آستانه مرگ، به کیفیت معرفت بیش از کمیت

معرفت شناختی  تغییر در نظام    دهد ومی  نشان  را   قدم معرفت بر طول عمرکه ت  شناختی دارد جنبه روان
می تبیین  دررا  مصری  ذوالنون  مورد  این  در  به    کند.  را  مرگ  اضطراب  که  طائی  داوود  با  مقایسه 

ذوالنون مصری الگویی  .  شودکند، مستقیماً با خود پدیده مرگ مواجه میهای اخلاقی تبدیل مینگرانی
های مختلف، دهد که در آن، تعادل پویا بین مکانیسممنحصر به فرد از مدیریت اضطراب مرگ ارائه می

 د.شوجایگزین غلبه یک مکانیسم بر دیگران می
عارفان سطح تحولی، مرگ را از یک پدیدۀ بیرونی ترسناک به یک توان گفت که  در مجموع می

شود که فرد  تبدیل می  کنند. در این سطح، اضطراب به هشدار دهندهپدیدۀ درونی و سازنده تبدیل می
کند. این مسیر، الگوی غالب برای سالکان است ای و انضباط اخلاقی هدایت میرا به دگرگونی ریشه

 .شودکه در آن، اضطراب به ابزاری برای رسیدن به حیات اصیل بدل می

 سطح استعلایی  . 3- 2

عنوان یک این سطح شامل عارفانی است که به بازتعریف بنیادین مفهوم مرگ دست زده و آن را نه به
اند. در این دیدگاه،  تهدید اگزیستانسیل، بلکه به مثابه کمال راه، وصال، و پیروزی معنوی تفسیر کرده

گردد. حلاج کامل با شوق به لقاء جایگزین میطور  شود و اضطراب مرگ بهمرگ به عروسی تبدیل می
 های بارز این سطح هستند.و بایزید بسطامی نمونه

 معنایی مرگ و تبدیل آن به شهادت عشق ۀحلاج: استحال . 3-1- 2

فعال و    ۀدر حکایات حلاج، سازوکار دفاعی در برابر اضطراب مرگ نه با پنهان کردن آن، بلکه با غلب
شود. حلاج، مرگ فیزیکی خود را به یک فرایند کمالی و شهادت عشق  معنایی آن محقق می  ۀاستحال

 :زدایی داردکند و این عمل، کارکرد اضطرابتبدیل می



 529   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

قل است که درویشی در آن میان از او پرسید که عشق چیست؟ گفت: امروز بینی و فردا و  ن
ادش دادند، یعنی عشق این ببکشتند و دیگر روز بسوختند و سیوم روز به    شپس فردا. آن روز 

 .(51۶: 1۳۹1 ،عطار) است

معنایی آن است. تعریف عشق به مثابه    ۀحلاج نمایانگر اوج مدیریت اضطراب مرگ از طریق استحال
  کند. توصیفِ تبدیل می  )بقا بعد از فنا(  «، مرگ را به بخشی از فرآیند وصال...فردا»امروز و فردا و پس

قطع تعلقات، نشان از بازتعریف رادیکال    ۀبه عنوان »معراج مردان« و تفسیر قطع دست به مثابر،  دا
 کند. تبدیل میمفاهیم رنج و مرگ دارد. این بازتعریف، مرگ جسمانی را به پیروزی معنوی 

ها که منکرانند  گفتند: چه گویی در ما که مریدیم و آن  ریدانم   جماعت  شد.  دارپس بر سر  
گفت: ایشان را دو ثواب است و شما را یکی. از آنکه شما را به من    و تو را سنگ خواهند زد؟ 

جنبند و توحید در  الظنی بیش نیست، و ایشان از قوت توحید به صلابت شریعت می حسن
 (.51۷همان: ) الظن فرعشرع اصل بود و حسن

از رفتار دشمنانش، نشانا به منظر   ۀدهندین تحلیل حلاج  تبیین  ی فرافردی  دستیابی  با  است. وی 
، در واقع از سطح قضاوت اخلاقی به سطح تبیین وجودی ارتقا به خود  زدنشناختی عمل سنگ روان

یابد. این موضع، نمایانگر استقرار در خود فرافردی است که اضطراب ناشی از طرد اجتماعی  میاندیشه  
 . سازدرا خنثی می

بابچ به  بردند  زیر طاقش  به  نهاد. گفتند: حال چیست؟ گفت: ون  نردبان  بر  پای  الطاق، 
 همانجا(.) معراج مردان سر دار است

دهد. حلاج با تبدیل دار به معراج، در واقع  این استعاره، اوج بازتعریف خلاقانه مفهوم مرگ را نشان می
نماد    فیزیکی  نماد مرگ به  مرا  می  )شهادت(  تعالیمرگ  مؤثرترین  بدل  نمادین،  بازآفرینی  این  کند. 

پذیرد و هم آن زمان هم واقعیت مرگ را میسازی اضطراب مرگ است، چرا که همتکنیک برای خنثی
در واقع، او تمام نمادهای بیرونی ترس )دار، قطع دست و پا،   .دهدرا در خدمت معناپردازی قرار می 

 کند.سوختن( را خلع سلاح کرده و به نمادهای وصال و پیروزی تبدیل می

دست از آدمی بسته جدا گفت:  ای بزد. گفتند: خنده چیست؟  س دستش جدا کردند خنده پ
کشد  که دست صفات که کلاه همت از تارک عرش در میکردن آسان است، مرد آن است  

 (.51۷ :1۳۹1 ،عطار) قطع کند

ین تمایزگذاری، نشان از تثبیت هویت متعالی در حلاج دارد. وی با تفکیک قطعیت فیزیکی از قطعیت ا
کند. این نگرش، اضطراب مرگ را به اشتیاق  واقع مرگ جسمانی را به امری ثانویه تبدیل می  وجودی، در

 کشد.ای که نهایت مسیر عرفانی هر فرد را به تصویر میرساند، مسئلهو تعالی وجودی می رهایی



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 530

 بایزید بسطامی: آرامش پارادوکسیکال و جاودانگی نمادین  . 3-2- 2

کند که در آن، ترس )خوف( بایزید بسطامی، اضطراب مرگ را به یک آرامش پارادوکسیکال تبدیل می
و شادمانی )شوق( نه در تضاد، بلکه در کمال وحدت قرار دارند. دیدگاه او، نوعی جاودانگی نمادین و 

ترین نوع  ارزشمرگ مفاجا )ناگهانی( را به عنوان کم   اودهد.  مسئولیت وجودی فرافردی را نشان می
دهد که مرگ فیزیکی بدون تحول درونی، از نظر او ارزشی  کند. این موضع نشان میمرگ معرفی می

 ندارد.

گفت: دولت مادرزاد. گفتند اگر نبود؟ گفت:    ”چه به؟  همرد را در این را“ز بایزید پرسیدند که:  ا
دلی دانا. گفتند: اگر نبود؟ گفت: چشم بینا گفتند: اگر نبود؟ گفت: گوش شنوا. گفتند: اگر 

 .(1۳۹: 1۳۹1 ،عطار) نبود؟ گفت: مرگ مفاجا

پاسخ نهایی و اضطراب مرگ است. بایزید با    ۀکنند، نمایانگر درکی ظریف از عوامل تعدیلپاسخ بایزید
میقاطع   نشان  مفاجا،  مرگ مرگ  که  با دهد  مقایسه  در  اما  است،  مهمی  محرک  اگرچه  گاهی  آ

تری برخوردار است. این نگاه،  سازوکارهای درونی )دولت مادرزاد، دل دانا، حواس بیدار( از جایگاه پایین
 .های بیرونی تأکید داردبر اولویت تحول درونی بر محرک

قل است که گفت: شبی به خواب دیدم که فریشتگان آسمان اول پیش من آمدند و گفتند: ن
فتم: مرا زبان ذکر او نیست و فریشتگان آسمان دوم  . گبرخیز تا خدای عزوجل را یاد کنیم

بیامدند و من   تا فریشتگان هفت آسمان  بیامدند و همین گفتند و من همان جواب دادم. 
گفتم: آنگه که اهل دوزخ در دوزخ    همان جواب دادم. پس گفتند: زبان ذکر اولی داری؟

قرار گیرند و اهل بهشت در بهشت و قیامت بگذرد. بایزید گرد عرش خدای عزوجل برگردد و 
 (. 152همان: گوید: الله الله )

بایزید با پیشنهاد ذکری که پس از گذشتن قیامت انجام ای بارز از تعالی وجودی است.  این رویا نمونه
. این موضع، نمایانگر  رسیده استشود، در واقع مرزهای زمان خطی را درنوردیده و به زمان قدسی  می

 یا بقا بعد از فناست.  دستیابی به جاودانگی نمادین

خواهم زودتر قیامت برخاستی تا من خیمه خود بر طرف دوزخ زدمی که چون  فت که می گ
 (.15۷همان: ) دوزخ مرا بیند پست شود تا من سبب راحت خلق باشم

دهنده گذار از مدیریت اضطراب فردی به مسئولیت وجودی جمعی است.  ، نشانگفتار بایزید در اینجا
بایزید با آرزوی استقرار در کنار دوزخ برای نجات دیگران، در واقع سپر دفاعی خود را به پناهگاه جمعی 

کند. این نگرش، نمایانگر تحقق خود فرافردی است که در آن، مرزهای خود و دیگران محو تبدیل می
عطفی که کم و بیش، در بینش عارفان مورد بررسی ما مشهود است. به عبارتی دیگر    ۀ. نقط شده است

گیرد. این موضع،  بایزید، با فراتر رفتن از دغدغۀ نجات فردی، مسئولیت وجودی جمعی را بر عهده می



 531   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

به مرحله  بقای جامعه معنوی محقق  بیانگر دستیابی  از جاودانگی نمادین است که بقای فرد در  ای 
 شود، حتی در حیطۀ دوزخ. می

  چگونه شادمان نباشم اگر ایمن گردم   ترسم به تو چنین شادم،گفت: الهی! اکنون که میو  
 (.180همان: )

، مؤید دستیابی به آرامش پارادوکسیکال است. بایزید توانسته ترس و شادی را نه متضاد، بلکه  کلاماین  
یکپارچگی   این  یکپارچه کند.  بعد مکمل تجربه وجودی  و شاددو  در ترس  کارآمدترین  و وحدت  ی، 

مؤید دستیابی به تعادلی اگزیستانسیل و    شودسازی اضطراب مرگ محسوب میمکانیسم برای خنثی
 کند.تر وصال جذب میپذیرد اما آن را در چارچوب معنای بزرگاست که در آن، فرد واقعیت ترس را می

گفت. پس گفت: یارب تو را هرگز یاد نکردم مگر به غفلت و اکنون حال نزع هم آن الله می  در
 (.181همان: ) رود از طاعت تو غافلم. ندانم تا حضور کی خواهد بودکه جان می

ه  همواج  ۀترین لحظدهد. بایزید در حساسرا نشان می  بایزید  وجودی  تواضع، اوج  صادقانه  این اعتراف
کند. این  اعتراف می  دخو  شناسیمعرفت  های دفاعی، به ناتوانیبا مرگ، به جای توسل به مکانیسم

 ی یا اجباری. پیش ازمرگ جسمان  یا مرگ اختیاری  مرگ خود   پذیرش  موضع، نمایانگر تحولی نهایی است 

 نتایج 

نظام واکاوی  هدف  با  حاضر  در  پژوهش  مرگ  اضطراب  مفهوم  و    تذکرةالاولیاءمند  نیشابوری  عطار 
شناسی وجودی انجام شد. تحلیل کیفی حکایات اولیای الهی نشان داد تحلیل آن در چارچوب روان

دغدغ این  ماهیت  از  عمیق  درکی  با  عطار  مرگ   ۀکه  اضطراب  انعکاس  به  صرفاً  بشری،  بنیادین 
سطحی و تکاملی از مواجهه با آن در فرایند سلوک عرفانی ارائه داده است. نپرداخته، بلکه الگویی سه

چالش به  را  اسلامی  عرفان  پاسخ  است،  تعالی  تا  نفی  از  مسیری  متضمن  که  الگو،  های این 
میهستی آشکار  مرگ  نشان  .  سازدشناختی  شواهد  کهتحلیل  پیچیده  تذکرةالاولیاء  داد  از نظام  ای 

ارائه   را  این رو بندی استکه در سه سطح قابل دستهکرده  سازوکارهای مدیریت اضطراب مرگ  از  ؛ 
 محور اصلی بحث و بررسی این پژوهش قرار گرفت: 

سطح انکاری: این سطح )نمونه: رابعه عدویه( شامل نفی انقلابی سازوکارهای دفاعی متعارف  . 1
در سنت دینی )ترس از دوزخ یا طمع بهشت( است. این موضع، عبادت را بر پایۀ عشق محض  

گاهی فعال را به تکنیکی برای زیستن اصیل در لحظه )مانند نماز واپسین( استوار ساخته و مرگ  آ
 سازد.بدل می

ها: فضیل عیاض، ابراهیم ادهم، داوود طائی( مسیر غالب سطح تحولی: این سطح )نمونه . 2
نشان می را  و سلوک  وجودی  دگرگونی  اصلی  عنوان محرک  به  مرگ  اضطراب  آن،  در  که  دهد 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 532

گاهی به ابزاری برای سرعت بخشیدن  شود. در این مرحله، مرگانضباط اخلاقی به کار گرفته می آ
بالینی با    ۀگردد. فضیل با برانگیختگی ناگهانی )آیه قرآن( و ابراهیم با مواجهبه سلوک تبدیل می

دهند، در حالی که عارفانی چون نمادهای مرگ )گور در آینه(، الگوی تحول انقلابی را نشان می
مادام  مراقبت  و  مستمر  اخلاقی  نظارت  به  را  اضطراب  تستری  سهل  و  طائی  بدل داوود  العمر 

 کنند.می
عرفانی است که در    ۀها: حلاج و بایزید بسطامی( اوج تجربسطح استعلایی: این سطح )نمونه . ۳

 ۀشود. حلاج با استحالآن، مرگ به طور بنیادین به وصال، کمال راه و پیروزی معنوی بازتعریف می
کند. بایزید با  داند و مرگ فیزیکی را به شهادت عشق تبدیل میمعنایی، دار را معراج مردان می

 .کنددستیابی به آرامش پارادوکسیکال، ترس و شادی را یکپارچه می
نظریه  ۀمقایس با  الگوها  رواناین  بازتعریف های  با  مسلمان  عارفان  که  داد  نشان  وجودی  شناسی 

اند. تر به این تجربه بنیادین ارائه کردهتر و خلاقانهاضطراب مرگ در قالب سلوک معنوی، پاسخی عمیق
می نشان  پژوهش  رواناین  دیدگاه  در  که  مرگ،  اضطراب  که  فروپاشی دهد  برای  تهدیدی  شناختی 

ع فکری  دستگاه  در  می  بهارفان  معناست،  بدل  معنوی  تعالی  و  عرفانی  سلوک  محرک   شود.موتور 
در این تحلیل، صرفاً یک منبع تاریخی نیست، بلکه الگویی غنی برای زیستن اصیل در    تذکرةالاولیاء

ه چگونه قطعیت مرگ  آموزد ککند. این الگو، بر خلاف فرار یا انکار، به سالک میپرتو مرگ را فراهم می
گاهی فعال بپذیرد و آن را به انرژی کنشی برای دگرگونی درونی و پیوند با حقیقت   را به عنوان یک آ

 مطلق تبدیل کند. 
 

  



 533   ی شابوریعطار ن یا یاضطراب مرگ در تذکرةالاول ییبازنما

 منابع 

 .میقرآن کر 

. تهران:  یمحمد   دیس  ییحیترجمه    .یزندگ   انیتا پا  یرشد از نوجوان  یشناسروان  (. 1۳8۹لورا. )  برک،
  ن.ناشر ارسبارا

 .ریرکبی. تهران: امیسرّ ن(. 1۳۷8. )نیعبدالحس کوب،نیزر 

محمد   حیبه تصح  و فهارس.  حاتیتوض  متن،  حیتصح  ،یبررس  .تذکرةالاولیاء(.  1۳۹1. ) یشابور ین  عطار
 .. تهران: انتشارات زوارکمی. چاپ چهل و یاستعلام

 .ریرکبی. تهران: امشرح احوال و نقد آثار عطار(. 1۳۶1. )الزمانعیبد فروزانفر،

 .انتشارات حمیدا  :فرناز فرود، تهران ۀترجم .یچرخ زندگ(. 1۳8۶راس، الیزابت. ) کوبلر

با اضطراب مرگ   یو بلوغ اجتماع  یطبعشوخ  ،ینیخوشب  ۀ(. رابط1۳88)  .نایم  ،یفرح و شکوه  ،ینادر 
 .85 - ۹4صص  (،10) 4 ،یشناسنو در روان یهاافته یگلستان اهواز.  مارستانیدر پرستاران ب

 .. تهران: طرح نومسلمان میسه حک  (.1۳۷۹) ن،یحس دیس نصر،

نشر    :تهران  ،ییغبرا  یمهد   ۀترجم  .خیره به خورشید )غلبه بر هراس از مرگ((.  1۳۹0. )نیارو  الوم،ی
 جیحون. 

References 

The Holy Quran. 

Aries, Philippe. (1975). Western Attitudes toward Death: From the Middle 

Ages to the Present. London: Johns Hopkins University press. 

Attar Neyshaburi (2012/1391 SH). Tadhkirat al-Awliyā’ (The Memorial of the 

Saints) (Ed. M. Estelami). 41st ed. Tehran: Zavvar Publications. (in Persian) 

Becker E. (1971). The birth and death of meaning. New York: Free Press. 

Berk, L. (2010/1389 SH). Developmental Psychology from Adolescence to the 

End of Life (Trans. Y. Seyed Mohammadi). Tehran: Arasbaran Publishers. (in 

Persian) 

Forouzanfar, B. (1982/1361 SH). Commentary on the Life and Critique of 

Attar’s Works. Tehran: Amirkabir Publications. (in Persian) 

Frankl, Viktor. (1959). Man's Search for Meaning. Boston: Beacon Press. 

Fromm, Erich. (1941). Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart. 

Kubler-Ross, E. (2007/1386 SH). The Wheel of Life (Trans. F. Foroud). 

Tehran: Hamida Publications. (in Persian) 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 534

Naderi, F., & Shokouhi, M. (2009/1388 SH). The Relationship between 

Optimism, Sense of Humor, and Social Maturity with Death Anxiety in 

Golestan Hospital Nurses, Ahvaz. New Findings in Psychology, 4(10), 85-94. 

(in Persian) 

Nasr, S. H. (2000/1379 SH). Three Muslim Sages. Tehran: Tarh-e No 

Publications. (in Persian) 

Tomer, A. Eliason, G & Wong, P. (2008). Existential and spiritual Issue in 

death Attitude (led). Mahwah, NJ: Lawernece Erlbaum. 
Yalom, I. D. (2011/1390 SH)  .Staring at the Sun: Overcoming the Terror of 

Death (Trans. M. Ghabraee). Tehran: Jeyhun Publications. (in Persian) 
Yalom, Irvin D. (1980). Existential Psychotherapy. New York: Basic Books. 

Yalom, Irvin. (2005). The theory and practice of group psychotherapy. Fifth 

edition. New York: Basic books, Inc. 

Yalom, L.D. (2008). Staring at the sun. Sanfrancisco: jossey-bass. 

Zarrinkoub, A. (1999/1378 SH). The Secret of the Reed (Sirr-e Ney). Tehran: 

Amirkabir Publications. (in Persian). 


	مقدمه
	ادبیات موضوع و پیشینۀ پژوهش

	1. چارچوب نظری
	1‏-1. تعریف و ابعاد اضطراب مرگ
	1‏-2. مکانیسم‌های دفاعی روان‌شناختی
	1‏-3. مرگ در عرفان اسلامی
	1‏-4. جایگاه عطار و تذکرةالاولیاء

	2. بحث و بررسی اضطراب مرگ در تذکرۀالاولیای عطار
	2‏-1. سطح انکاری
	2‏-2. سطح تحولی
	2‏-2‏-1. فضیل عیاض: تحول ناگهانی و تعمیم دغدغه
	2‏-2‏-2. ابراهیم ادهم: مرگ‌آگاهی و هویت مقاوم
	2‏-2‏-3. داوود طائی: نظارت اخلاقی و تخلیه اضطراب
	2‏-2‏-4. شقیق بلخی: عقلانی‌سازی و تکنیک خودسازی
	2‏-2‏-5. احمد بن حرب: بیداری اگزیستانسیل
	2‏-2‏-6. سهل تستری: الگوی تلفیقی و مراقبت مادام‌العمر
	2‏-2‏-7. ذوالنون مصری: تعادل پویای شوق و خوف

	2‏-3. سطح استعلایی
	2‏-3‏-1. حلاج: استحالۀ معنایی مرگ و تبدیل آن به شهادت عشق
	2‏-3‏-2. بایزید بسطامی: آرامش پارادوکسیکال و جاودانگی نمادین


	نتایج
	منابع
	References

