
 

The Educational Implications of Sadra’id Mystical Pedagogy and Their 

Interpretation Based on the Theory of Knowledge by Intensification 

Hossein Soltani1 | Mohammad Bidhendi2 | Mahdi Ganjvar3  

1. PhD Student, Department of Islamic Philosophy and Theology, Faculty of Theology and Ahl-al-
Bayt (Peace be upon them) studies, University of Isfahan, Isfahan, Iran. Email: 
soltanihossein229@gmail.com 
2. Corresponding Author, Associate Professor, Department of Islamic Philosophy and Theology, 
Faculty of Theology and Ahl-al-Bayt (Peace be upon them) studies, University of Isfahan, Isfahan, 
Iran. Email: m.bid@ltr.ui.ac.ir 
3. Associate Professor, Department of Islamic Philosophy and Theology, Faculty of Theology and Ahl-
al-Bayt (Peace be upon them) studies, University of Isfahan, Isfahan, Iran. Email: 
m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir 

Abstract 

The present study aims to explicate the educational implications of mystical pedagogy 
based on Ṣadrā’s theory of knowledge by intensification (ʿilm ishtidādī) through a 
descriptive-analytical method. Emphasizing the correspondence between the ontological 
degrees of human existence and the gradational hierarchy of being, knowledge, truth, love, 
felicity, and delight, Mullā Ṣadrā, by means of taʾwīl (spiritual hermeneutics), constructs a 
renewed vision of the human being and the process of educating the soul. 

In his system, the highest form of education is mystical education, which unfolds within 
the existential-epistemic framework of intensificational knowledge aimed at the perfection 
of the human soul. Throughout the pedagogical journey, the human learner ascends, 
through the intensification of knowledge and meditative interpretation, to higher degrees 
of being and truth, thereby attaining perception, felicity, and joy appropriate to those 
existential levels. 

The findings reveal that a mystical-educational model grounded in the Sadrian theory of 
intensificational knowledge implies several key points: pedagogical pluralism, educational 
justice, the mystic’s qualification for leadership of the virtuous city, a distinction between 
mystical and ethical action, and the repudiation of violence. 

Keywords: Mystical education, Educational implications, Gradational (intensificational) 
knowledge, Mullā Ṣadrā, Existential epistemology. 

Introduction 

The absence of a sound theistic worldview has led to widespread disorder in the realm of 
values and produced deep inconsistencies within global systems of education. The lack of 
an efficient pedagogical structure has in turn precipitated crises in moral and spiritual 
education, resulting in numerous deviations from ethical integrity. Meanwhile, modern 
humanity faces the proliferation of pseudo-mystical and quasi-religious movements, which 
have provoked anxiety, familial conflict, and severe challenges to the religious faith of 
societies—particularly among youth and adolescents. 

Accordingly, it is necessary to extract an authentic form of Islamic mystical education 
from the intellectual heritage of Muslim philosophers—one that is consonant with the 
teachings of the Holy Qurʾān, harmonized with the doctrines of the Infallibles (peace be 
upon them) , in alignment with reason and innate human nature (fiṭra) , and grounded 
upon firm metaphysical and ethical principles. Such a model must adequately meet the 
spiritual, intellectual, and social needs of humanity in all dimensions of life. 

This research, therefore, seeks to address the following questions: 

mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:soltanihossein229@gmail.com
mailto:soltanihossein229@gmail.com
mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir
mailto:m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir
https://orcid.org/0009-0004-6061-7974
https://orcid.org/0000-0002-5528-1423
https://orcid.org/0000-0003-2429-1730


 

1. What are the foundational principles and structural elements of existential gradational 
knowledge in the philosophy of Mullā Ṣadrā? 

2. How is mystical education conceptualized within Ṣadrā’s thought, and what implications 
does it carry? 

3. How can these implications be explained and systematized in light of the theory of 
intensificational knowledge? 

Research Findings 

Mullā Ṣadrā defines education (tarbiya) as guiding a being toward its ultimate perfection 
through a gradual process, and mysticism (‘irfān) as true knowledge—namely, divine and 
metaphysical insight. Thus, mystical education, in his view, represents a graded spiritual 
journey (safar mushakkak) whose stages, principles, and components correspond to those 
of the Four Journeys (al-asfār al-arbaʿah) of the mystical path. 

This form of education unfolds under the supervision of a spiritually accomplished mentor 
(murabbī sālik) , according to systematic planning based on theoretical and practical 
mystical foundations, and through methods suited to the successive stages (manāzil) of 
spiritual wayfaring. Its telos is the attainment of gnosis and direct witnessing of the Divine 
Reality, culminating in annihilation in God (fanāʾ fī Allāh) and subsistence through God 
(baqāʾ bi-llāh). 

The pedagogical journey thus leads the spiritual apprentice—from self-purification and 
self-cultivation—to the moral and spiritual refinement of others. 

Within Ṣadrā’s epistemological framework, mystical education possesses several 
implications which can be illuminated by the theory of intensificational knowledge: 

Mystical training attains legitimacy through one’s comprehension of reality (ḥaqīqa); 
consequently, it acquires multiple levels corresponding to the gradations of truth itself. This 
pluralistic view fosters respect for diverse perspectives and provides a platform for peaceful 
dialogue among mystical and spiritual traditions. 

Mystical education demands educational justice, ensuring that every seeker attains the 
degree of existential perfection proportionate to their capacity and preparedness. 

In Ṣadrā’s intellectual system, the leadership of the Virtuous City (al-Madīna al-Fāḍila) —
after the Perfect Human (al-insān al-kāmil) —belongs to divine mystics who have 
completed the Four Journeys, since he maintains that these journeys are not exclusive to 
prophets but are also achievable by gnostic saints (awliyāʾ Allāh). 

Through the principle of the coextensiveness (musāwaqat) of knowledge with the human 
soul, being, truth, love, and felicity, ethical cognition is transmuted into mystical cognition, 
and mystical stations (maqāmāt) subsume the merely moral stages. 

Moreover, a mystical pedagogy based on existential knowledge nurtures tolerance and 
resilience toward diverse beliefs, reducing dogmatism and aggression, and inspiring mutual 
respect, dialogical interaction, and peaceful coexistence among individuals and 
communities. 

Conclusion 

1. The study proposes a form of mystical education compatible with other pedagogical 
approaches, acknowledging the various degrees of mystical cognition and spiritual 
formation manifest across human souls. 



 

2. Mystical education encompasses multiple levels, each corresponding to the ontological 
constitution of human beings. 

3. This model—rooted in the Qurʾān, reason, and pristine human nature—is profoundly 
practical and can be employed as an effective educational paradigm within contemporary 
schooling systems. 

4. Comprehensive and justice-oriented education, as a natural and inherent right of all 
individuals, can only be realized when all dimensions of education—including mystical 
development—are integrally included. 

5. Integrating mystical education with creative thinking and love for both the Creator and 
creation can greatly enhance the spiritual and philosophical understanding of children and 
students. 

6. Ultimately, mystical education can endow scientific knowledge with a value-oriented 
and wisdom-centered character imbued with the spirit of justice. 

Cite this article: Soltani, H., Bidhendi, M., & Ganjvar, M. (2026). The Educational Implications of 
Sadra’id Mystical Pedagogy and Their Interpretation Based on the Theory of Knowledge by 
Intensification. Religions and Mysticism, 58 (2), 587-607.  (in Persian) 

Publisher: University of Tehran Press. 
Authors retain the copyright and full publishing rights. 
DOI:https://doi.org/10.22059/jrm.2026.396058.630618 

Article Type: Research Paper 
Received: 7-Jun-2025 
Received in revised form: 23-Dec-2025 
Accepted: 8-Jan-2026 
Published online: 13-Jan-2026  

 

 

https://doi.org/10.22059/jrm.2026.396058.630618




 
 

 

 های تربیت عرفانی صدرایی و تبیین آنها بر اساس نظریۀ علم اشتدادی دلالت 
   3مهدی گنجور   |   2محمد بیدهندی   |   1حسین سلطانی 

. دانشجوی دکترا، گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشکدۀ الهیات و معارف اهل بیت)ع(، دانشگاه اصفهان، اصفهان، ایران.  1
 soltanihossein229@gmail.comرایانامه:  

اصفهان،  2 دانشگاه  بیت)ع(،  اهل  معارف  و  الهیات  دانشکدۀ  اسلامی،  و کلام  فلسفه  گروه  دانشیار،  نویسندۀ مسئول،   .
 m.bid@ltr.ui.ac.irاصفهان، ایران. رایانامه:  

. دانشیار، گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشکدۀ الهیات و معارف اهل بیت)ع(، دانشگاه اصفهان، اصفهان، ایران. رایانامه:  3
m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir 

 چکیده
  ی لیتحل-یفیبه روش توص  ییصدرا  یبر اساس علم اشتداد  یعرفان  تیترب   یهادلالت  نیینوشتار تب  نیهدف ا

عشق، سعادت و لذت و    قت،یعلم، حق  ،یانسان با مراتب هست  یبر تناظر مراتب وجود  دیاست. ملاصدرا با تأک
  ۀ مرتب  نی. بالاتر کندیم  میترس  یاننفوس انس  تیترب  یاز انسان و چگونگ  دیجد  یر یتصو  لیبا استفاده از روش تأو

محقق    یبه منظور استکمال نفس آدم  یاشتداد  یاست که در بستر علم وجود   یعرفان  تی نزد او، ترب  تی ترب
روش    یر یبا اشتداد در علم و با به کارگ تیخود در هر مرتبه از ترب  یتیترب  ریاساس انسان در س  نی. بر اشودیم

.  رسدی آن مرتبه م  ستهیشا  یرا احراز کرده و به ادراک و سعادت و لذت  قتیحقو    ی از هست  ی مرتبه برتر   ل،یتأو
حاک  یهاافته ی ترب  یپژوهش  مدل  که  است  آن  اشتداد  یمبتن  یعرفان  تیاز  علم  دلالت  یبر    ر ی نظ  ییهااز 

عمل    کیفاضله، تفک  نهیبر مد  استیر   ی عارف برا  یستگیشا  ،ی تیبه عدالت ترب  یابیدست    ،ی تیترب  ییتکثرگرا
 خشونت برخوردار است. یو نف یاز فعل اخلاق یعرفان

 ملاصدرا.  ،یاشتداد یعلم وجود ،ی عرفان تیترب یهادلالت  ،یعرفان تی ترب: هاکلیدواژه
و    ییصدرا  یعرفان  تی ترب  یهادلالت  .(1404سلطانی، حسین، بیدهندی، محمد، و گنجور، مهدی ):استناد

 .607-587(، 2) 58، ادیان و عرفان. یعلم اشتداد یۀآنها بر اساس نظر  نییتب

 : مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران ناشر 
 حقوق نشر برای نویسندگان محفوظ است. حق چاپ و  

DOI: https://doi.org/10.22059/jrm.2026.396058.630618 

 پژوهشی - ی علم   : نوع مقاله 
 1404/ 03/ 17 : دریافت 

 1404/ 10/ 02 : بازنگری 
 1404/ 10/ 18 : پذیرش 

  1404/ 10/ 23 : انتشار 
  

mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:soltanihossein229@gmail.com
mailto:soltanihossein229@gmail.com
mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:m.bid@ltr.ui.ac.ir
mailto:m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir
mailto:m.ganjvar@ltr.ac.ui.ir


 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 588

 مقدمه 

 ساختار   با  آشنایی  عدم  و  انسان  و  جهان  و  خدا  درباره   درست  باور  و  صحیح  بینیجهان  یک  نداشتن
 در  را  فراوانیهای  ناسازگاری  و  هاارزش   قلمرو  در  زیادی   های نابسامانی،  وحی  نظرگاه  از  آدمی  وجودی

  آموزشی   کارآمد  و  صحیح  نظام  یک  نبود  همچنیناست.  دهآور   پدید  جهان  سراسر  در  تربیت  و  تعلیم  نظام
  اخلاقی  انحرافات  ایجاد  آن  دنبال  به  و  تربیت  و  تعلیم  حوزه   در  بسیاری  هایبحران   بروز  موجب  پرورشی  و
 تقابل ،  زندگی  مشکلات   بر  علاوه  امروزی  بشر   دیگر  طرف  از(.  1396،  کیان)  شد  خواهد  تربیتی  و

 گونه  بهاست  تهگش  روبرو  دینی  شبه  و   عرفانی  نوظهور  هایپدیده  با،  سیاسی  خوردهای  و  زد  و  فرهنگی
  باورهای   و  شده  او  زندگی  در  زیادی  اجتماعی  و  خانوادگی  تضادهای  و  هانگرانی  ایجاد  باعث  که  ای

 .(Barzian& Ganjvar, 2022: 92)است  دهدا   قرار  هدف  را  نوجوانان  و  جوانان  ویژه  به  مردم  مذهبی
نظام آموزشی فعلی ما با اینکه در سند تحول بنیادین آموزش و پرورش مصوب در سال  وس  دیگر از  

لحاظ   آن  در  اخلاقی  و  عبادی  اعتقادی،  تربیتی  از جمله ساحت  تربیت  نود، شش ساحت مختلف 
است، اما متأسفانه هنوز در اعمال مؤثر این ساحت مهم تربیت در بین دانش آموزان به گونه ای  شده

عمیق، پویا، همگانی و عدالت محور که آنها را با هدف غایی خلقتشان آشنا و به آن نزدیک کند، توفیق 
علاوه بر این موارد برپایی کامل و همه جانبه قسط و   (.1384:  124)سجادی،  است  چندانی نیافته

و  عدل در همه ارکان زندگی که یکی از دلائل بعثت انبیاء است، به گونه ای که تمام سطوح عدالت  
ترین سطح  مستلزم وجود حاکمی عادل بلکه اعدل که عالی،  همه طبقات و اقشار جامعه را دربرگیرد

به آن دست و  را شناخته  قابل اعتماد  است، مییافتهعدالت  و  ایجاد یک بستر سالم  این رو  از  باشد. 
های  نمایاند تا علاوه بر حل مشکلات موجود، زمینه رشد و تکامل قابلیتآموزشی و پرورشی ضروری می

های اسلامی و انسانی نیز فراهم گردد. قطعا این هدف مهم در سایه تعلیم  افراد جامعه و اعتلای ارزش
و تربیت صحیح در ابعاد و ساحات مختلف دنیوی و اخروی، جسمی و روحی آدمی محقق خواهد شد.  

ک کند و با فطرت انسانی و  تواند به تحقق این اهداف و رفع این مشکلات کمیکی از بسترهایی که می
است عرفانی  تربیت  است  هماهنگ  نیز  او  فطری  اصیل .  امیال  عرفانی  تربیت  از  نوعی  استخراج 

های  اسلامی از میان آثار اندیشمندان مسلمان که منطبق بر معارف قرآن کریم و هماهنگ با آموزه
معصومان )علیهم السلام( و همسو با عقل و فطرت انسانی و از مبانی و اصول مستحکمی برخوردار 

ها و پیامدهای مطلوب خود همه نیازهای افراد جامعه در تمامی ابعاد و  باشد و بتواند در سایه دلالت
ها  نماید. بنایراین بر آن شدیم تا با ذکر دلالتسطوح زندگی ایشان را پاسخگو باشد، مهم و ضروری می

  تأمین، در راستای  صدرایی  علم وجودی اشتدادیو پیامدهای تربیت عرفانی و تبیین آنها بر اساس  
های فکری که پشتوانه ای علمی برای اجرایی شدن تربیت عرفانی و عدالت تربیتی در  از نیاز  برخی

آید، قدمی  سطوح مختلف افراد و اقشار جامعه جهت نیل به هدف غایی آفرینش انسانی به شمار می
عرفانی  برداریم.   تربیت  دیدگاه  بررسی  یکی  دارد.  رو  پیش  را  مسأله  دو  پژوهش  این  دیگر  عبارت  به 



 589  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

دلالت بخش  در  علم ملاصدرا  نظریه  اساس  بر  دیدگاه  این  تحلیل  و  تبیین  دیگری  و  تربیتی  های 
 های زیر پاسخ دهد:اشتدادی. بنابراین پژوهش حاضر درصدد است تا به سؤال

 ؟چیست  ملاصدرا دیدگاه  از اشتدادی وجودی علم وساختارهای مبانی . 1
 ؟ دارد دنبال به  را هایی دلالت  چه  و بوده معنا چه به عرفانی تربیت ملاصدرا اندیشه در . 2
  ارائه   اشتدادی  علم  نظریه  اساس  بر  آنها  از  توانمی  تبیینی  چه  عرفانی  تربیتهای  دلالت  به  ناظر . 3

 ؟کرد
ترتیب هر کدام  ها که هر پاسخی خود مقدمه طرح سوال و پاسخ بعدی است به  پاسخ به این سوال

 .دهدبخشی از نوشتار پیش رو را تشکیل می

 پیشینۀ پژوهش 

است. دهش  انجامهایی  پژوهش  کنون  تا  مستقل  طور  به  هریک  عرفانی  تربیت  و  اشتدادی  علم  زمینة  در
  نوشته   ملاصدرا«  وجودی  علم  فلسفه  بر  »درآمدی  عنوان  با  ای  مقاله  در  ابتدا  اشتدادی  علم  نظریه  اصل

  همچون   دیگری  هایپژوهش  آن   از  اقتباس  با  و   آن  از  پس.  گردید  مطرح(  1393)  بیدهندی  محمد
)ملاصدرا  و  سهروردی   نزد   اشتدادی  علمهای  ظرفیت  بررسی» (، 1399،  بیدهندی  و  پورهاشم« 

  شهر  آرمان  بر  تأملی »  و(  1400،  حقیقت« )سیناابن  اندیشه  در  اشتدادی  علم   هایظرفیت  »بررسی
)ملاصدرا  نظرگاه   در  اشتدادی   علم  مبنای  بر   اقتصادی   علم   حوزه  در(  1401،  همکاران  و  قاطع« 
  تربیت   دربارهاست.  تهگرف  انجام  عرفانی  تربیت  و  تربیت  از   غیر  موضوعاتی  با  آن  ارتباط  و  اشتدادی

 نجف   تربیتی  مکتب  براساس  عرفانی  تربیت  شناختیهستی  مبانی  »بررسی  مانند  آثاری  در  نیز  عرفانی
(، 1389،  آقایی  گل  و  خادمی« )تربیت عرفانی از دیدگاه سهروردی»(،  1396،  زاده  مظلومی « )اشرف

(،  1391،  ناظر  و  بهشتی(« )هاروش   و   اصول،  مبانی،  مفهوم)  سینوی  حکمت  براساس  عرفانی  »تربیت
مبانی و اصول بررسی  »  و(  1396،  همکاران  و  الرعایا  امین)  طباطبایی«  علامه  منظر  از  عرفانی  »تربیت

هایی  بررسی  و  بحث  ملاصدرا  از  غیر  اندیشمندانی  نگاه   از(  1397،  وکیلی  و  فاطمی  سید)   «تربیت عرفانی
 ارتباط  همچنین  و  ملاصدرا  عرفانی  تربیت  دیدگاه  تحلیل  و  تبیین  به  آثار  این  از  یک  چیه  امااست.  دهش
 . اندتهنپرداخ  عرفانی  تربیت  زمینه  در  اشتدادی  علم  پیامدهای  و  هادلالت   و  اشتدادی  علم  بر  آن  ابتناء  و

 پژوهش   روش 

  و ای کتابخانه روش به شودمی تلاش است نظری و ای توسعه هایپژوهش نوع از که تحقیق این در
  ناظر  و نیاز حد  در همچنین و ملاصدرا آثار بین از  تحقیق موضوع با مرتبط مطالب برداریفیش ابزار با
 شیوه  به   آن  از   پس  و  گردد  آوریجمع   و  استخراج  مقالات  و  هانامهپایان،  هاکتاب  بین  از  موضوع  به

  علم  اساس  بر  مسائل  آن  تبیین  و  عرفانی   تربیت  به  مربوط  مسائل  تحلیل  و  توصیف   به  تحلیلی -توصیفی
 .شود پرداخته  ملاصدرا منظر  از اشتدادی



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 590

 آن   ساختارهای   و   اشتدادی   وجودی   علم   نظریه  . 1

  پوزیتویستی   تفکر  به  است  پاسخیدرواقع    و  علم  فلسفه  به  جدید  رویکردی  اشتدادی  وجودی  علم  نظریه
  ماهیت   توانمی  گراییتجربه  با   تنها  که  بود  رسیده  باور  این  به  و  کرده  محدود  تجربه  و  حس   به  را  علم  که

  تفکر .  است  متافیزیکی  تفکر  مقابل  نقطه  نظریه  این  همچنین.  کرد  تبیین  و  تعریف  درستی  به  را  علم
  ماهیات  سایر  و   حقیقت  و  انسان  جمله  از  اشیاء  همه  است  قائل  و  بوده  ارسطویی  تفکر  همان  متافیزیکی

 قیاس   ویژه  به  و  ارسطویی  منطق  کمک  با  ما  واند  دهش  تعیین  پیش  از  و  مشخص   اندازه  و  حد  دارای
  و نبوده نفسانی کیف جز چیزی  علم  تفکر این در. بشناسیم هستند که آنگونه را اشیا  توانیممی منطقی
  گزاره   مطابقت  یعنی  صدق   حد  در  حقیقت  متافیزیکی  تفکر  در.  نیست  ناطق  حیوان  جز  چیزی   هم  انسان

.  بود  نخواهددار  معنا  عرفانی  تربیت  و  عرفان   و  شهود  مانند  مفاهیمی  و  شده  کاسته  فرو  واقعیت  با
  کانت  اندیشه  در .  است  تفکر  نوع  برهمین  مبتنی  نیز  آنها  پیروان  و   دکارت  و  کانت  امثال هایی  فلسفه 
 .ندارد معنا معرفت و شناخت برای ای دریچه عنوان به عرفان و شهود نام به چیزی

 اشتدادی   علم   مفهومی   واکاوی  . 1- 1
  هستی ،  علم،  انسان  به  نسبت  تر دقیق   و   ترعمیق  نگاهی  اشتدادی  علم  نظریه  طراحی  صدرایی   فلسفه  در
 جوهری  استکمال  و  وجودی  اشتداد،  وجود  در  تشکیک،  وجود  وحدت.  نمایدمی  ارائه  معرفت  منابع  و

  اونتولوژیک   جنبه  را  علم  که  ای  گونه  به  دهدمی  نشان  معرفت  و  علم  از  خاصی  تصویر  ملاصدرا   نظر  مورد
  و   آثار  همه   که  کندمی  اثبات  ماهیت  بر  وجود  تقدم  اصل  همچنین  و  وجود  اصالت  بنابر  او.  بخشدمی

  و   مشکک  واحد  حقیقت  یک،  وجود  چون  و  گیردمی  نشأت  است  باطنی  حقیقتی  که  وجود  از  خواص
: 199،  بیدهندی)  بود  خواهد  مشتد  و  مشکک  نیز  علم  جمله  از  آن  صفات  است  گوناگون  مراتب  با  مشتد

،  یکنواخت  و  یکسان  امری  نه  وجود  یعنی؛  است  اشتداد   و  تشکیک  دارای  وجود  وی  نگاه  در (.  1393
  یا  بیشتر  کمال  با   ولی ،  است«  وجود»  حقیقتا  وجودی  مرتبه  هر.  است  ضعف  و  شدت   مراتب   دارای  بلکه
.  فعلیت   به  قوه  از ،  کمال  به  نقص   از ،  شدت  به  ضعف  از   وجود  حرکت  یعنی  اشتداد  دیگر  تعبیر  به.  کمتر
 حرکت .  اندضعف  و  شدت  طیف  ،  مطلق  مجرد  تا  ماده  از  آن  مراتب.  است  مشکک  و  واحد  حقیقتی،  وجود

  از   صفتی  که  علم،  متعالیه  حکمت  اساس  بر.  است  طبیعت  عالم  در  اشتداد   این   عینی  تعبیر  جوهری
  «علم» ،  دیگر  عبارت   به.  است  وجود  از  اینحوه  بلکه،  عرضی  یا   ذهنی  صرفا   امری  نه  است   وجود  صفات

گاه  وجود    از  اینحوه،  علم.  سنخندهم «  وجود»  و  هر  و  است  مجرد  وجود    عین،  علم .  است  مجرد  و  آ
 وجودی   علم  مفهومی  تعریف  در  توانمی  بنابراین.  است  ترکامل  علمش،  باشد  شدیدتر  که  وجود  از  مرتبه

 دارای ،  وجود از  اینحوه  مثابۀبه  خود  که  علمی  یعنی  «اشتدادی  وجودی علم»:  گفت  چنین  اشتدادی
  اشتداد  مسیر  در  (،عقل  تا   حس  از)  زنده   موجود  علم،  دیگر  عبارتی  به؛  است  تکامل  و  اشتداد  مراتب

  اشتداد   با  انسان.  است  وجودی  و  پویا  فرآیندی  صدرایی  نظام  در  علم.  شودمی  متکامل  او  وجودی



 591  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

  علم   تا  عقلی  علم  به  آنجا  از  و  خیالی  علم  به  حسی  علم  از  نفس  جوهری  حرکت  اساس  بر  وجودش
 .رسدمی کامل انسانی  و شهودی

نظریه این است که علم یک سطح ظاهری و لایه رویین دارد که ساحت تجربی و مادی  از نتایج این  
های زیرین است که با آن لایه ظاهر منافاتی نخواهد داشت. آن است و دارای سطوح باطنی و لایه

های  ای که نه تنها با فهمتری از علم را فهم کرد به گونهتوان مرتبه بالاتر و ساحت وسیعبنابراین می
ها را به صحیح دیگر در مراتب پایین تنافی نداشته، بلکه بدون گرفتار آمدن در دام پلورالیسم آن فهم 

 .ای در خود بگنجاند و به رسمیت بشناسدگونه

 اشتدادی   علم   ساختارهای  . 2- 1
  بر   ملاصدرا  فلسفی  نظام  در  رواین  از .  است  اشتدادی  وجودی  فلسفه  بر  مبتنی  اشتدادی  وجودی  علم

  و   معلوم  و  عالم  اتحاد،  جوهری  حرکت،  وجود  در  تشکیک  و  وحدت،  اصالت  یعنی  او   معروف  مبانی
،  حقیقت،  ادراک  و  علم،  هستی  عالم،  انسانی  نفس  وجودی  مراتب  تناظر  مانند   ساختارهایی  همچنین

  با   رابطه   در.  است  استوار  حقیقت  به  یابی   دست  روش  مثابۀ  به  تأویل  و  یکدیگر   با  لذت  و  سعادت،  عشق
، 1981،  همو)  است  عقل  و  مثال،  حس  کلی   مرتبه  سه  دارای   عالم  است  معتقد  ملاصدرا  ساختارها   این

. دارد وجود دیگر  مراتب در بازایی ما مرتبه هر برای و موازنه نوعی عالم مراتب بین او نظر از (.9: 61ج
 حقایق  و  اشیاء  احوال  معرفت   و  تأویل  دانش  به  یابی  دست  موجب  موازنه  این  چگونگی  درک  و  فهم

  الی  سلوک  و  گشایدمی  انسان  روی  به  را  ازعلم  عظیمی  باب  و  شودمی  هستند  که  همانگونه  موجودات
  موجود   یک  که  این  با   نیز   انسان،  عوالم  این   موازات  به  (.9:  302ج،  1981،  همو)  گرداندمی  آسان  را  الله

  گردد می   عقل  و(  خیال)  مثال،  حس  مرتبه  سه  واجد  خود  وحدت  حفظ  عین  در  است  بسیط  و  واحد
 صغیر   عالم  عنوان  به  انسان  وجود  در  ملاصدرا  نگاه  از(.  1360:  227؛  8:  134ج،  1981،  همو)

، 1981،  همو)   شودمی  یافت  دارد  وجود  کبیر  عالم  عنوان  به  هستی  جهان  در  آنچه  شبیه هایی  نمونه
  یکدیگر   بر  هستی  جهان  و  انسان  یعنی  عالم  دو  این  رو  این  از(.  77:  همان؛  1378:  118؛  9:  373ج

،  داندمی  ماهیتش  عین  را  انیتش  و  وجود  سنخ  از  را  علم  ملاصدرا  اینکه  به  توجه  با.  گردندمی  منطبق
 برخوردار   برتری  وجودی  مرتبه  از،  شود  مندبهره  بیشتری  ادراک  و  علم  از  شخص   چه  هر  گفت  توانمی
(.  1360:  6:  همو )  یابدمی  دست  خود  حقیقت  به  وجود  واسطه  به  حقی  ذی  هر  است  معتقد   او.  گرددمی

  است   باور  این  بر  ملاصدرا(.  1389:  7،  مصلح)  است  آن  وجود  عین  چیزی  هر  حقیقت  که  معنا  بدین
، 1981،  ملاصدرا)  است  سعادت  و  یرخ  یزن  وجود  به  علم  است  سعادت  و  یرخ  ینع  وجود  که  همانگونه

 و   اتم یوجود هرچه و دارد وجود ظرتنا لذت و سعادت مراتب و وجود مراتب ینب او نظر از (. 121: 9ج
  اندیشه  در(.  همان)  بود   خواهد  برخوردار  یشتریب  سعادت  از  لذا  و  دور  به   عدم  شائبه  از   باشد  یاقو 

  باشد   که  هرگونه  و  کجا  هر  وجود  (.348:  1363،  همو)  گرددمی  باز  وجود  راه  به  عشق  راه   ملاصدرا
 چنین هم (.  همان)  است  چنین  نیز  عشق .  است  محض   خیر  که  چرا؛  است  داشتنیدوست  و  بخشلذت



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 592

  هایویژگی  دیگر  از.  است  حمل  قابل   نیز  عشق  بر  شودمی  حمل  وجود   بر  که  احکامی  و  صفات  سایر
، همو)  است  مختلف   مراتب  دارای  حقیقتی  وجود  که  همانگونه،  است   آن   مراتب  در  تشکیک  عشق
  با  یک  هر  مراتب  و  متحد  بلکه  مساوق  یکدیگر   با   علم و  عشق،  وجود  او  اعتقاد  به(.  151:  7ج،  1981

  چند   مقدماتدرواقع    که  مذکور  مطالب  منطقی  نتیجه(.  1363:  270،  همو)  دارد  تناظر  دیگری
  به   یا   انسانی   نفوس،  کبیر  عالم  عبارتی   به  یا   هستی  جهان  که  بود   خواهد  این  آیدمی  شمار   به  استدلال

  این   و  بوده  مختلف  مراتب  دارای  لذت  و  سعادت،  عشق،  ادارک   و  علم،  حقیقت ،  صغیر  عالم  تعبیری
 سعادت  و  حقیقت  به   رسیدن  راه  اینکه  دیگر  نتیجه.  هستند  منطبق  یکدیگر   بر  و  متناظر  یکدیگر   با   مراتب

  هر   در  گرتأویل  عنوان  به  انسانی  نفس  و  باشدمی  گوناگون  مراتب  دارای  نیز،  است  تأویل  روش  همان  که
  مراتب  به  ارتقاء  جهت،  گیرد  قرار  است  ادراک  و  علم  از  ایمرتبهدرواقع    که  حقیقت  و  هستی  از  ایمرتبه
 علم   برای  روشی  عنوان  به  تأویل  اینکه  مطلب  توضیح.  گیرد  کار  به  باید  را  مرتبه  آن  خاص  تأویل،  بالاتر

 باور  در.  است   حقیقت  به  نیل  و  باطن  فهم  برای  راهی  و  ملاصدرا  اشتدادی  وجودی  فلسفه  در  اشتدادی
  و   حقیقت  اصل  به  نیل  برای  است  تأویل  نیازمند  قرآن  عمیق  فهم  برای  که  همانگونه  انسان  ملاصدرا

  تفکر فرآیندهای  مهمترین  از  یکی  تأویل(.  96:  1363،  ملاصدرا)  دارد  نیاز تأویل به  نیز  آن  عمیق  درک
 و   فلسفی  تفکر  از  نوعی   تأویلی  شناسی هستی  از  منظور.  است  آن  بارز   نمونه  متعالیه  حکمت  و  انسان

 هر  است  معتقد  بلکه  است  قائل  مراتب  عالم  برای  تنها  نه  وجود  در  تشکیک  براساس  که  است  معنوی
  طور   به  هیچگاه  حقیقت  تفکر  نوع  این  مبنای  بر.  است  مختلف  مراتب  دارای  و  مشکک  خود  نیز  وجودی

  به .  دارد  مرتبه  آن   از  حکایت  شد  متجلی  هرگاه  حقیقت  از  مرتبه  هر  بلکه؛  کندنمی  بروز  و   ظهور  کامل
، 1393،  بیدهندی)  است  باطنی  حکایتگر  ظاهری  هر   و  بودی  بردارنده  در  نمودی  هر   دیگر   عبارت

  باطن   به  ظاهر  از  توانمی  است  اشتدادی  علم  طریق  در  استکمالی  روشی  که  تأویل  این  با  حال(.  198
  که   صورت  بدین.  کرد  پیدا  امور  حقیقت  از  تریعمیق   فهم  روح  تصفیه  و  نفس  تزکیه  با  ویافت  دست  امور

 یک   انسان  نفس،  است  آن  موجه  و  مبین  جوهری  حرکت  اصل  که  دیگر  مرتبه  به  مرتبه  یک  از  عبور  با
  جایگاه   برای  استعداد  و  قوه  حالت  قبلی  جایگاه  و  مرتبه  که  ایگونه  به  کندمی  طی  را  استکمالی  مسیر
  شمار   به  بعدی  مرتبه  برای  ایقوه  عنوان  به  است  قبلی   جایگاه  فعلیت  حالت  خود  که  فعلی  جایگاه  و  فعلی

  حقیقت   در.  است  حرکت  در  بالاتر  و  دیگر  جایگاه  سمت  به  فعلی  جایگاه  از  دائما  انسانی  نفس  و  رودمی
 :است استوار زیر هایانگارهپیش بر تأویل گفت توانمی

توان گفت ظاهر آن نیز هر چیزی علاوه بر ظاهر باطنی و باطن آن هم بواطن و حتی می-الف
 .ظواهری دارد

 . حقیقت دارای مراتب مختلف است-ب
شویم که انسان هم ظاهر و باطن و بلکه بواطن  با نظر به دو مورد قبل به این نتیجه رهنمون می-ج

و   دنیا  و  دنیایی  بدن  او  )بیدهندی، دارد. ظاهر  است.  آخرت  و  و عقل متصل  او مثال متصل  باطن 
تأویل نیز به عنوان یک روش در راستای عبور از ظاهر به باطن و از باطنی    خلاصه اینکه  (.200:  1393



 593  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

به باطنی دیگر با هر یک از عالم وجود، نفوس انسانی، علم، حقیقت، عشق، سعادت و لذت متناظر  
گردد. بنابراین تأویل در افراد مختلف و در مراتب مختلف یک فرد بسته به مراتب وجودی که واجد می

شناختی و معرفتی که بر پایه علم و معرفت فرد متربی شوند متفاوت خواهد شد. رهاورد این روشآن می
ای از سیر وجودی او، معرفت و به تبع آن تربیت خاصی است. بالاترین سطح  استوار است در هر مرتبه

دهد که خود امری مشکک و دارای مراتب معرفت و تربیت را نوع عرفانی آن به خود اختصاص می
عرفانی نیز از این    مسلما هر نوع تربیتی مبتنی و فرع بر علم و معرفت است. تربیت.  گوناگون است

 . قاعده مستثنی نبوده، بر مبانی و اصولی از جمله علم اشتدادی استوار است

 عرفانی   تربیت  . 2

« »عرفان  و  »تربیت«  واژه  دو  مفهومی  بازشناسی   نیازمند   عرفانی  تربیت  از  جامع  و  صحیح  تعریفی  ارائه
 . دهیممی قرار بررسی مورد را« »عرفان و »تربیت« مفاهیم ابتدا در منظور همین به. است

 تربیت  . 1- 2
 کماله  إلی  الشیء  »تبلیغ  تدریجی  صورتبه  مطلوبش  کمال  به  چیزی  رساندن  تربیت  ملاصدرا  نظر  از

، همان)  تدریجا«  الشیء  »تکمیل  آرامآرام  شیء  کردنکامل  یا(  81:  1ج،  1366،  همو)  فشیئا«  شیئا
 ای مرتبه  به  ایمرتبه  از  تدریجبه  نفس  یعنی  نفس  تربیت  او  اعتقاد  به  اساسبرهمین.  است (.  65:  5ج

 نفس  ریاضات  دنبالبه  کمالات  ترادف  و  متعال  خداوند  سوی  از  درپیپی  الهامات  با  و  یابد   استکمال  برتر
  شهادت   عالم  از  صورتی  انسان(.  همان)  برسد  فعال  عقل  عالم  به  هیولانی  عقل  مرتبه  از،  اعلی  مبدأ  از

  با   و  دارد  بلاواسطه  الهی  نور  فیض   قبول  برای  مستعد  سری  و  ملکوت  غیب  عالم  از  روحی   و  محسوس
 عظموت  عالم  به   آن  از  پس  و  جبروت  عالم  به  آن  از   و  ملکوت  و  غیب  عالم  به  شهادت  عالم  از  تربیت
 و  انتقال  و  احیاء  با  را  تربیت  ملاصدرا(.  307:  2ج ،  همان)  یابدمی  وجودی  ارتقاء  الغیوبغیب  یعنی

  نفس   او  اندیشه  در  هم   حرکت(.  410:  1354،  همو)  داندمی  همراه  دیگر  ایمرتبه   به  ایمرتبه   از  حرکت
  اشتداد   با  و(  84:  1360،  همو)   بوده   وجودی  امر  یک  و(  391:  1363،  همو)  فعل  به  قوه   از  شیء  خروج
  توسط   متربی  نفس  تحریک  درواقع  تربیت  که  گفت  توانمی  نابراینب (.  393:  1363،  همو )  است  همراه
 همراه   اشتداد  با  و  مبتنی  ادراک  و  علم  بر،  بوده  مرتبه   مرتبه  و  تدریجی  صورت  به  کمال  سوی  به  مربی
 . است

 عرفان  . 2- 2
 از  نوعی  به  او.  داندمی  ربانی  و   الهی  معارف  و  علوم  همان   را  حقیقی  علم  و  معرفت  و   عرفان  ملاصدرا

  عقلی   وجود  و  ذات   به   توجه  و  موجودات  مادی  وجود  از  نظر   بریدن  آن  که  کند می  اشاره  معرفت  و  حکمت
  شود می  نامیده  الهی  حکمت  و  ربوبی  معرفت  و  است   الهیات  و  مفارقات  وجود  درباره  تحقیق  و  هاآن 

 . (3-4: 6ج، 1981، همو)



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 594

قلبی حاصل می و شهود  با کشف  که  ربانی  معارف  و  علوم  این  رأس  رفیعدر  و  علوم  گردد  ترین 
میمکاشفه محسوب  غایتای  معرفت  این  است.  سبحان  خداوند  معرفت  سعادت  شود،  الغایات، 

راه عرفان و معرفت (. از دیدگاه وی  75:  1381السعادات، خیر الخیرات و اشرف العلوم است. )همو،  
( السفر  2( السفر من الخلق إلی الحق،  1عبارتند از:    که  شودعرفانی طی می-در قالب چهار سفر عقلی

(.  13)همان:    ( السفر فی الخلق بالحق4( السفر من الحق إلی الخلق بالحق و  3فی الحق بالحق،  
یابد با  میو با فناء فی الله پایان    آغاز شدهتوان گفت سفر اول که با یقظه و انتباه  به طور خلاصه می

شدن او از دنیا و محسوسات و توجه او به عوالم و لذات برتر و  سیر سالک از مخلوقات و کثرات و جدا
(. سفر  1354:  277یابد )همو،  در نهایت توجه تام به ذات اقدس اله و فنای در ذات الهی تحقق می 

دوم درواقع سیر در اسماء و صفات الهی و متصف شدن به صفات و متخلق گشتن به خلق و خوی  
؛ گونه که از اسمش پیداست بازگشت دوباره به میان خلق و کثرت استخداوندی است. سفر سوم همان

گیرد و بالاخره سفر چهارم و سفر پایانی که در بین خلق  با این تفاوت که این بازگشت با حق صورت می
ی از سلوک و استکمال نفس سالک شود. در دو سفر پایانی که درواقع بخشو با تکیه بر حق انجام می

آید با سیر در خلق و با عنایت حق تعالی عارف به تفصیل در کثرات و جزییات نظر  عارف به شمار می
گاه شده و به ارشاد و هدایت ایشان میمی پردازد  کند و با حضور در اجتماع از اوضاع و احوال آدمیان آ

 . (278)همان: 

 عرفانی   تربیت   تعریف  . 3- 2
 یک ۀ  منزل  به  عرفانی  تربیت:  گفت  چنین  عرفانی  تربیت  تعریف  در  توانمی  الذکر  فوق  مطالب  به  توجه  با

  ارکان، عناصر با آن مراحل و ارکان، عناصر که ای گونه  به بوده  مشکک متصل دارجهت عرفانی سفر
 با  وارسته  مربی  و  سالک  استاد  یک  نظر  تحت  تربیت  از  نوع  این.  است  منطبق  عرفانی  اسفار  مراحل  و

  طی  و  متناسب  هایی روش   اتخاذ  و  عرفانی   عملی  و  نظری  اصول  و  مبانی   براساس  و  دقیق  ریزیبرنامه
  شهود  و  معرفت  همان  که  مطلوب  غایت  و  هدف  به  رسیدن  منظور  به  عرفانی  منازل  و  مراحل  کردن

 سالک   متربی  که  ایگونه  به  شودمی  انجام  درستی  به،  است  بالله  بقای  و   الله  فی  فنای  و  حق  حضرت
 آن  مردم  و  خود   جامعه  به  نسبتیافت  دست  خود  مطلوب  کمال  به  و  شد  ساخته  خود   آنکه  از  پس
 .پردازدمی دگرسازی و دیگرپروری به خودسازی و  خودپروری از پس و نباشد  تفاوتبی

 اشتدادی   وجودی   علم   نظریه  اساس  بر   آنها  تبیین   و  عرفانی   تربیتهای  دلالت  . 3

ها  روش ،  مراتب،  اهداف،  اصول،  مبانی  همچون  مختلفیهای  بخش  در  ملاصدرا  عرفانی  تربیت  دیدگاه
  عرفانی   تربیتهای  دلالت  برخی  طرح  به  خود  نوشتار  ادامه  در  ما.  است  بررسی  و  بحث  قابلها  دلالت   و
 . پردازیم می اشتدادی وجودی علم نظریه اساس بر آنها تحلیل و تبیین و



 595  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

 مذاهب   و   ادیان   سایر   در   عرفانی   تربیت   و   معرفت  یافتن   رسمیت :  تربیتی   تکثرگرایی  . 1- 3
  عرفانی  تربیت  مبنای  ترینمحوری  و  عرفان  حوزه  در  مطرح  اولیه  مفاهیم  از  یکی  حداقل  یا  مفهوم  اولین

  تعابیر  با  چند  هر  وجود  وحدت  مسئله  مسلمان  عرفای  نزد  و  اسلامی  عرفان  در.  است  وجود  وحدت
 عرفایاست.  دهبو  توجه  مورد  و  مطرح  همواره  عرفان  اساسی  هایفرضپیش  از  یکی  عنوان   به،  مختلف

  درباره  گوناگون  تعابیر  با  نیز  آن  غیر  و  آسمانی  ادیان  دامان  در  یافته  پرورش  عرفای  از  اعم  مسلمان  غیر
  هم  آن  وجود  وحدت  مسئله  بنابر(.  154-155:  1396،  شمشیری  و  میر )  اند رانده  سخن  وجود  وحدت

  یگانه  وجود،  است  ملاصدرا  حکیم  نهایی  نظریه  که  وجود  شخصی  وحدت  یعنی  آن  یافته   تعالی   نوع  از
 برای  که  وجود  تشکیکی  وحدت  نظریه  برخلاف.  است   جاری  و  اریس  هستی  تمام  در که   است  حقیقتی

  هم   به  منجر  تقریر  نوع  این  و  دانستمی   تعالی  حق  آن  از  را   آن  اشرف  و  حداعلی  و  بود  قائل  مراتب  وجود
 وحدت  نظریه(،  3:  320ج،  1390،  آملی  جوادی)  گشتمی  تعالی  حق  با  موجودات  شدن  ردیف

 غیر   و   است  تعالی  باری  یعنی  واحد  حقیقت   همان  هستی.  تابدنمی  بر   را  گوناگون  حقایق  وجود  شخصی
  تنها   دارد  وجود  هستی  عالم  در  چه  هر(  ندارد  وجود  اویی  غیر  وگرنه  است  تسامح  روی  از  تعبیر  این)  او

  هستی   گفت  توانمی  بنابراین.  است   متعال  خداوند  یعنی   واحد  حقیقت  و  یگانه  بود  آن  از  نمودی  و  جلوه
 در  کثرت  و  کثرت  عین   در  وحدت  دیدگاه  همان  این .  دارد  مختلفی  و  متکثر   جلوات  چه  اگر  است  واحد
 شخص  اساس همین  بر و فوق مطالب به توجه با . ساخت مطرح را آن ملاصدرا که است  وحدت عین

  و   ساخته  نمایان  خلقی  و  حقی  تعینات   و  ظهورات  قالب  در  را  خود  که  است  روبرو  حقیقتی  یک  با  عارف
  مظاهر   این  مختلف   هایلایه  از   باید  اوست  نهایی  هدف  که  واحد  حقیقت  آن  به  رسیدن  برای  سالک

 علم   تئوری  ساختارهای  اساس  بر   باشد  که  فرهنگ  و  آیین   و  دین  هر  از  سالک  شخص .  کند  عبور
گاهی  و   شناخت  از  بالاتری  مراتب  به  تواندمی  وجودی  ارتقاء  و  کمالات  کسب  با  تنها   اشتدادی   دست   آ

  پایه  بر   او  اندیشه  در.  داندمی  مختلف  مراتب  دارای  را  حقیقت  درک  آن  دنبال  به  و  حقیقت  ملاصدرا.  یابد
  با   وجود  عالم  مراتب  و  انسان  وجودی  مراتب  معلوم  و  عالم،  علم  اتحاد  و  جوهری  حرکت  مهم  اصل  دو

 عارف  سالک  گاه  هر  بنابراین.  است  مطابق  دیگری  مرتبه  با  یک  هر  از  مرتبه  هر  احکام  و  متناظر  یکدیگر
  نائل   ظهورات  مرتبه  آن  ازشناختی  و   ادراک  به،  گرفت  قرار  واحد  حقیقت  آن  مظاهر  از  مظهری  برابر  در

 عنوان  به  تعالی  حق  ظهور  از  مرتبه  آن  و  عالم  و  شناسا  فاعل  عنوان  به  او  بین  که  ایگونه  به  گرددمی
 واقع  حقیقت  از  مرتبه  آن  با  متناظر  وجودی  مرتبه  در  را  او  و  شده  ایجاد  اتحاد  معلوم  و  شناسایی  متعلق

  همین  بر.  است  واحد  حقیقت  از   مختلف  هایفهم  یافتن  رسمیت  وجودی   تبیین  این  نتیجه.  سازدمی
 متناسب   گرفت  قرار  عرفانی  منازل  از  مرحله  هر  و  حقیقت  از  ادراک  از  مرتبه  هر  در  شخصی  هر  اساس

 مهمهای  ویژگی  از.  طلبدمی  را  خاصی  تربیت  فرهنگ  آن  با  متناسب  و  عرفانی  معرفت  و  ادراک  آن  با
 احترام  بر  علاوه  نگرش  نوع  این.  یابدمی   رسمیت  حقیقت  از  فهم  تبع  به  که  است  آن  عرفانی   ترتیب  این

  عرفانی  هایآیین و مکاتب بین آمیزمسالمت  گوی و گفت ساززمینه تواندمی دیگران  عقاید به گذاشتن
  راه   و  بوده   وحدت  عین  در  کثرت  و  کثرت  عین  در  وحدت   اصل  با  مطابق  که  گویی  و  گفت.  گردد  مختلف



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 596

 همواره  است  هستی  جهان  واحد  ذات   همان  که  مقصودشان   به  رسیدن  تا  عرفان  راه  سالکان  برای  را
  تواند می  عرفانی  هایدریافت  دیگر   نفی  از  پرهیز  و  خشونت  از  دور  به  و  منطقی  گفتمان  این.  کندمی

 مشرک  حتی  و  بودیسم،  هندو،  زردتشت  یهودی،  مسیحی،  مسلمان  از  اعم  عارفان  و  سالکان  تمامی
  و  آورد  گردد  هم  دور  را  است  حقیقت  درک  دنبال  به  و  هیافتدست  خالقی  توحید  به  که  ربوبی  شرک  گرفتار

 .سازد روشن همگان برای را توحید از بیشتری اعماق و ابعاد

 اشتدادی   علم   نظریه   پرتو   در   تربیتی   عدالت   به   یابی دست  . 2- 3
  کل   وضع  العدل« )آن  مناسب  جایگاه   در  چیزی  هر   دادن  قرار»  معنای  به   اصطلاح  در  عدالت  و  عدل
(.  159:  1392،  سبحانی؛  پاورقی،  255:  8  ج،  1981،  ملاصدرا)  است (  له  المناسب  موضعه  فی  شیء

، البلاغهنهج)  موضعها«  الامور  یضع  »العدل:  دارد  اشاره  نیز  جامع  وجه  این   به  نیز  علوی  شریف  حدیث
  تکوینی   عدل.  جزائی  عدل  و  تشریعی  عدل،  تکوینی  عدل:  است  اقسامی  دارای  عدل(.  437  حکمت

 هیچ  قابلیت  و  کندمی  عطا  دارد  استحقاق  که  را  وجودی   موجودی  هر  به  خداوند  که  است  معنا  این  به
  گرداند نمی بهرهبی را استعدادی هیچ آفرینش و ایجاد و افاضه عرصه در، نگذاشته مهمل را موجودی

 و  افراد  حقوق »رعایتاست:  دهش   ذکر  عدل  درباره  نیز دیگری  معنای(.  159-160:  1392،  سبحانی)
 عدالت ،  عدالت  اقسام  از  دیگر  یکی(.  56:  1378،  مطهری)  است«  او   به  را  حقیذی  هر  حق  کردن  عطا

 سلوک   در.  باشدمی   الله  إلی  سلوک  مسیر  در  عادلانه  تربیت  به  رسیدن  منظور  اینجا  در  که  است  تربیتی
:  134،  طهرانی  حسینی)  گرددمی  همراهی  عام  و  خاص  مربی  و  استاد  دو  توسط  سالک  متربی  عرفانی
  بر  علاوه  عام  مربی.  یابدمی  را  خود  خاص  معنای  تربیتی  عدالتها  همراهی  این  از  یک  هر  در(.  1419
  جانب  نیز  واحد  متربی  عرفانی    تربیت  مراحل  از  یک  هر  در  باید  مختلف  افراد  فردی  هایتفاوت  لحاظ

  نظریه  با  مطابق.  دهد  ارائه  را  آن  خاص  روش  فرد  هر  در  و  مرتبه  هر  در  و  کرده  رعایت  را  انصاف  و  عدالت
 نفس  شدنمواجه  و  آن  تقویت  و  معرفت  و  علم  در  اشتداد   گذشت  که  همانگونه  اشتدادی  وجودی  علم

  با   نفس  مراتب  تناظر   اصل  با  مطابق  نتیجه  در  و  داده  وجودی  ارتقاء  آن  به  حقیقت  از  برتری  مرتبه  با
  بداند   مربی  که  است  مهم  بسیار  رواین  از.  گرددمی  ظاهر  انسان  بر  هستی  از  برتری  مرتبه،  وجود  مراتب

  بسا   چه  زیرا؛  باشد  یکسان  تواندنمی  مختلف  مراتب  در  فرد  یک  برای  و  مختلف  افراد  برای   ادراکی  صور
  بر  مانعی  و  ویرانگر  و  نامناسب  دیگر  فردی  برای  و  هدایتگر  و  مناسب  فردی  برای  ادراکی  صورت  یک
 ایمرتبه هر در  او که گردد واقف  باید مربی، شخص  یک تربیت خصوص در همچنین. باشد او راه سر

 در ؛  دهد  صعود  برتر  ایمرتبه   به  را  او  که  کند  ادراک  را  صورتی  است  ممکن  سلوک  و  سیر  مراتب  از
 بحث  در  اما.  آید  شمار  به   حجاب  نوعی   او  برای  دیگر  ایمرتبه  در  و  جایی   در  صورت  همین  کهحالی
  باطنی   متربی  با  نیز  ملازمتشان  و  هستند(  ع)  ایشان  عترت  و(  ص)  اکرم رسول   که  خاص  مربی  و  استاد

 حقیقت   که  آنجا  از،  تاس  ضروری  همچنان  ملازمت  این   باشد  رسیده  نیز   خود   مقصود  به  متربی  اگرچه  و
  آن  منشأ  یابد می  تحقق  خلقت  عالم  در  چهآن  طرفی  از  و  است  خداوند  صفات   و  اسماء  همان  ایشان



 597  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

 قرار  سلسله  این   رأس  در  بلکه   ایجادی   علل  سلسله  در  ایشان  لذا(،  همان)  است  الهی  صفات  و  اسماء
  و   افاضه  از  نکردنامتناع  و  وجود  افاضه  در  هااستحقاق  رعایت  معنی  به   تربیتی  عدالت  اینجا  در.  دارند

  از   هستی  نظام در  انسان  هاآن   جمله  از  و  موجودات.  باشدمی  دارد  کمال  یا   وجود  امکان  آنچه  به  رحمت
  موجودی هر.  متفاوتند یکدیگر  با  عالم بخش هستی و هستی  مبدأ  از گیریفیض  امکان و قابلیت نظر

 که  اله  اقدس  ذات.  است  دارا   را  خود  خاص  استحقاق،  استفاضه  قابلیت  نظر  از  هست  ایمرتبه  هر  در
  ممکن   او  برای  که  را   کمالی  و  وجود  آن  موجودی   هر   به  است  الاطلاق  علی  فیاض  و  خیرمطلق  و  کمال
 توسط   که  مرتبه  این  در  عرفانی  تربیت .  کندنمی  دریغ  را  ممکنی  وجود  و  کمال  هیچ  و   بخشدمی،  است
  گیرد می  صورت(  ع)  معصوم  امامان  و(  ص)  اکرمنبی   آن  از  پس  و  متعال  خداوند  یعنی  حقیقی  مربی

 دارد  را  آن  امکان  و  استحقاق  که  وجودی  کمال  از  درجه   هر  سالکی  هر  آن  سایه  در  تا  طلبدمی  را  عدالتی
 وجود  معطی  و  واهب.  دارد  برعهده  اساسی  نقش  متربی  معرفت  و  علم،  استحقاق  این  در.  کند  دریافت

 معداتی  کهآن  از  پس.  است  سبحان  خداوند  یعنی  بخشهستی  علت،  علم  جمله  از  وجودی  کمالات  و
 نقس  و  ساخت  مهیا  را  زمینه  آن  امثال  و  عام  مربی،  متربی  محاسبه  و  مراقبه،  مجاهده  و  تلاش  نظیر

  استحقاق   و  قابلیت  او  نفس،  دیگر  عبارت  به  و  گردید  علم  جمله  از  وجودی  کمالات  دریافت  آماده  سالک
  فیض   خود  که  الفیاضیه  واجب  و   الفاعلیهتام  حکم  به  متعال  خداوند،  کرد  پیدا  را  الهی  فیوضات  دریافت

  تناظر   اساس  بر  و  بخشدمی  شدیدی  و  جدید  معرفت  و  علم  او  بهاست،  دهکر   واجب  برخود   را  رحمت  و
 که   کندمی  پیدا  را  وجود  عالم  مراتب  از  برتری  مرتبه  به  صعود  و  ارتقاء  قابلیت  نفس،  وجود  و  علم  مراتب

 و  فضل  عین   خداوند  عدل.  گرددمی  اعطا  او  به  برتر  مرتبه  خداوند  عدالت  صفت  حکم  به  صورتاین  در
 کندمی  فیض   دریافت  مستحقق  و  آماده  را  نفس  علم  در  اشتداد  گوییممی   که  است  رواین   از.  اوست  جود

 .شودمی مستفیض  خود  علم با متناسب کسی هر و

 جامعه   مدیریت   در   سالک   عارف   به   بخشی   صلاحیت  . 3- 3
 و  فاضل  امت  از  و  فاضله  مدینه  در  تنها   بالاتر   کمال  و  سعادت   و  برتر  خوبی   و  خیر  است  معتقد  ملاصدرا

  برای  و  خود  نیک   اهداف  تحصیل  در  آن  شهروندان  که   ای  مدینه.  آیدمی  دست   به  رشدیافته  و  فرهنگ  با
- 492:  1354،  ملاصدرا)  دارند  تعاون  و  تعامل  یکدیگر  با  بیشتر  آرامش   و  آسایش  و  برتر  خیر  به  نیل

 مدینه   آحاد  سعادت  که  دارد  وجود  رئیس  عنوان  به  انسان  یک  فاضله  مدینه  در  است  معتقد  او(.  490
  به  کهاست  دهش   تشکیل  افرادی  و  اجزاء  از  انسان  بدن  همچون   فاضله  مدینه.  اوست  از  پیروی  درگروه
  افراد   مراتب  و   جایگاه.  دارند  متفاوت  جایگاه  و  مرتبه  مختلف  هایتوانایی  و  هاویژگی   و  استعدادها  حسب
  باید   مدینه  اول  رئیس  او  نگاه  از.  شودمی  سنجیده  و  مشخص   رئیس  آن  با  بودن  دور  و   نزدیک  در  مدینه

 اوج   در  ذاتی  و  طبیعی   لحاظ  به  نیز  او  متخیله  قوه  و  برخوردار  یافته  فعلیت   عقلی  و  یافتهتکامل  نفسی  از
 سلامت   در  و  نقص   و  عیب  بدون  نیز  او  عملی  و  محرکه  قوای  و  حسی  قوای  همچنین. گیرد   قرار  کمال
  کمالات   این  تمامی  و  یافته  تکامل  عملی  و  نظری  عقل  در  باید  کهاین  خلاصه.  باشد  کمال  نهایت  و  کامل



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 598

 است   لازم  همچنین(.  493:  همان )  شود  محقق  او  وجود  در  انفعالی  نه  و   فعلی  نحو  به  نیز  اولی  و  ذاتی
  نیز   مردم  ارشاد  و  هدایت  توانایی  و  خواهیعدالت   جمله  از  ثانوی  کمالات  و  اوصاف  از  مدینه  رئیس
 »حرکت  دواصل  مسیر   از  مدینه  رئیس(.  357-358:  1360،  همو؛  493-494:  همان. )گردد  مندبهره

 جامع   کون  به  و  نموده  طی  دیگری  از  پس  یکی  را  هستی  مراتب«  معلوم  و  عالم  و  علم  اتحاد»  و«  جوهری
 جهان یعنی کبیر  عالم با متناظر اینسخه  و گشته مبدل وجود عالم مراتب و نشآت  تمام در جامعیت و

 آحاد  همه  رسیدن  برای  آن  رئیس  توسط  مسیر  این  که  است  آن  هدف  فاضله  مدینه  دراست.  دهش  هستی
  حسب   به  گفت  توانمی  را  شخص   هر  جایگاه  و  مقام .  گردد  هموار  خود  مطلوب  غایت  به  فاضله  جامعه

 روشن   گردید  ذکر  فاضله  مدینه  رئیس  درباره  که  اوصافی  به  عنایت  با.  گرددمی  معین  او  ادراک  و  علم
  از  منظور.  است  او  بر  منطبق  کاملا  اوصاف  این  که  چرا؛  باشد  کامل  انسان  باید  اول  رئیس  که  شودمی

  بر   جانشینان  الله  ایشان  از  پس  و(  ص)  اکرم  نبی  ویژه  به  الهی  انبیای  اول  درجه  در  نیز  کامل  انسان
 کسی  چه  او  غیاب  در  و  کامل  انسان  از  پس  اینکه  اما(.  363و377:  همان )  است(  ع)  اطهار  ائمه  حقش

  همچون   ملاصدرا  از  پیش  فیلسوفان.  دارد  وجود  نظر   اختلافاست  تهشایس  فاضله  مدینه  بر  ریاست  برای
  او   که  آنجا  از  ملاصدرا   اما.  دانندمی  حکیم  و  فیلسوف  آن  از  را  رسالت  و  ریاست  این  سینا  ابن   و  فارابی

  این   طی   امکان  است  معتقد  بلکه؛  داندنمی  انبیاء   مخصوص  صرفا  را   عرفانی-عقلی  اربعه  سفرهای
 یا  مرتبه  در  گفت   توانمی  لذا  (، 1981:  13،  همو)  دارد  وجود  نیز  الهی  اولیای  و  عارفان  برای  سفرها
 فکری   منظومه  در.  است   وصول و  حصول  قابل  نیز  کامل  انسان  و  نبی  غیر  برای  مقام  این  بعدی  مراتب

 تا   را  عرفانی  هاربع   اسفار  که   است  الهی   عارفان  آن  از   کامل  انسان  از  پس  فاضله  مدینه  ریاست  ملاصدرا
 اجتماع   و  خلق  آغوش  به  دوباره  بالحق  الحق  في  و  الحق  الی  الخلق  من  سفر  از  پس  و  کرده   طی  انتها
 هدایت   و  مردم  بر  حکومت  و  ریاست  مقام  و  کرده  سیر  خلق  بین  در  حق  همراهی  با  بار  این  و  شتهبازگ

 و   عادله  و  فاضله  ای مدینه  تشکیل  با   و  ساخته  محصل  را   عدالت  اعلای  مراتب   و  نموده  فهم  را   ایشان
 سعادت  و  کمال  به  یابیدست  زمینه  تعامل  و  ترابط  به  آنان  تشویق  و  آن  آحاد  بین  انسجام  و  اتحاد  برقراری

  اندیشمند   هر  و  فیلسوف  به  نسبت  سالک  عارف  وجودی  برتری  که  است  روشن.  دنساز   فراهم  آنان  برای  را
. گرددمی  حاصل  اشتدادی  وجودی  علم  مسیر  از  تنها  فاضله  مدینه  بر  ریاست  مقام  به  او  نیل  و  دیگری

  به   اشتدادی  علم  مسیر  از  و  معلوم  و  عالم  اتحاد  و  جوهری  حرکت  اساس  بر  اللهالی  وسائر  بالله  عارف
  رو  این  از.  هاستفهم   برترین  و  ترینکامل  نیز  عدالت  از  او  فهم  لذا،  یابد می   دست  عدالت  مرتبه  بالاترین

  را   زمینه  و  کند  اجرا  جامعه  اقشار  و  افراد  مختلف  سطوح  در   را  عدالت  تواندمی  دیگری  کس  هر  از  بهتر
  و  ولایت  مقام  به   رسیدن  با   کامل  انسان  از  پس  عارف .  سازد  آماده  اجتماعی   و  فردی  استکمال  برای

  به   تشریعی  و  تکوینی  ولایت  سایه  در  خلق  بین   در  و  خلق  سوی  به  حق  از   سفر  طی  سپس  و  خلافت
. پردازدمی  نفوس  معاد  و  معاش  نظام  توسعه  راستای  در  الهی  دستورات  اجرای  و  فاضله  مدینه  مدیریت

  مستلزم   همچنین  طلبدمی  را  ایهوشمندانه  و  قوی  بسیار  ظاهری  مدیریت  یک  اینکه  بر  علاوه کار  این



 599  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

 سطحی  در  بلکه  و  نفوس  مختلف  هایطیف  گوناگون  نیازهای  حسب  به  ماده  عالم  در  وتصرف  دخل
 . است نفوس معنوی پرورش منظور به برتر مراتب و عوالم در تصرف  مستلزم بالاتر 

 اشتدادی   علم   اساس   بر   آن   تبیین   و   اخلاقی   تربیت   و   عرفانی   تربیت   بین  تمییز   و   تشبیه  . 4- 3

  عرفانی  تربیت  و  اخلاقی  تربیت  آن  تبع  به  و  عرفانی  عمل  و  اخلاقی  فعل  بین  و  عرفان  و  اخلاق   بین
 : از عبارتند آنها بین  شده ذکر یهاتفاوت از برخی. دارد وجودهایی تفاوت و هاشباهت

  یعنی   خاص  هدف  یک  به  رسیدن   برای  سالکانه  و  مند نظام  حرکت  یک  وجود  بر  علاوه  عرفان  در . 1
  نیز  توجه  این  برتر  مراتب  در  و  دارد   توجه  خداوند  به  انتها  تا   ابتدا  از  عارف  همواره،  وجودی  توحید
  لزوما   و  شودمی  بحث  رذایل  و  فضایل   سلسله  یک  از  تنها  آن  در  که  اخلاق  خلاف  بر ؛  شودمی  بیشتر

 نظام  یک توانمی همچنین. نیست لقاءالله  به و منزل به منزل، خاص شکلی به حرکت معنای به
،  آملی  جوادی)  گیرد  قرار  توجه  مورد  آن  در  خدا  با  خود  نسبت  و  خداوند   اینکه  بدون  داد   ارائه  اخلاقی

32 :1391-31) . 
، شودمی  بیان  زبان  این  با  و  فلسفی  و  عقلی  براهین  قالب  در  عرفانی  مشهودات  نظری  عرفان  در . 2

 . (61: 1397، دیگران و  علی ابن) نهدنمی  فراتر پا انسان افعال تبیین از نظری اخلاق آنکه حال
 . (149:  تابی،  همدانی)  است  ایستا  و  متوقف  اخلاقی  فعل  و  پویا   و  متحرک  همواره  عرفانی  فعل . 3
  دارند  قرار  یکدیگر  عرض  در  و  بوده  مجزا  کاملا   تربیتی  رویکرد  دو  عرفانی  فعل  و  اخلاقی  فعل . 4
 . ( همان)

بین این دو دانش و این دو نوع از    شباهتهای مذکور و بیان  در بررسی درستی یا نادرستی تفاوت
هر چه در نظر بگیریم اعم از دفع رذائل و کسب فضایل،   اخلاقی  تربیت  غایت را درگوییم که  می  تربیت

رضای خداوند، قرب الهی، سعادت فرد و جامعه و امثال این موارد، تمامی این اهداف و غایات مستلزم  
نوعی شناخت و معرفت است. اخلاق به ویژه اخلاق عملی، از اعمال جزئی محدود و تحت عرفان  

(. محور اصلی اخلاق عملی پرهیز از حد افراط و تفریط 30:  1391عملی مندرج است )جوادی آملی،  
آنها و در نتیجه کسب فضایل و   در قوای سه گانه عقل، شهوت و غضب و رعایت جانب عدالت در 

ملکات نفسانی است )همان(. این تعدیل قوا برای متربی سالک در ابتدای راه شرط بلکه فرض است 
یابی به مراحل و منازل و تا این ریاضت و تمرین و این مراقبت صورت نگیرد سالک را توان حرکت و راه

گانه مذکور که از سنخ عمل و داخل در اخلاق  بعدی نخواهد بود. رعایت جانب عدالت در قوای سه
از آن خواهان نوعی معرفت و  از  عملی است، پیش  خ نظر و داخل در اخلاق نظری سنشناختی که 

. هر چه این معرفت بیشتر شود در عمل رذائل بیشتری دفع و فضایل زیادتری جلب  باشد، خواهد بود
و ملکات صورتی  خواهد شد و بر اساس حرکت جوهری صدرایی نفس آدمی با آراسته شدن به فضایل  

مرتبه  و  واجد مینو  را  و  ای جدید  ومراتب عرفانی صورتی جدید  مقامات  ترقی  با  که  گردد، همانگونه 
ای از اخلاق تربیت خاص آن مرتبه  شود. لذا نفس انسانی در هر مرتبهای تازه از وجود را دارا میمرتبه



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 600

توان گیرد. بنابراین میرا طالب بوده و متناسب با هر مرتبه نیز وجودی جدید و هویتی تازه به خود می
گفت اخلاق و تربیت اخلاقی نیز مانند عرفان و تربیت عرفانی متحرک، پویا و به عبارت دیگر اشتدادی  

اند  ای از آن به حساب آوردهاست. از طرف دیگر با توجه به اینکه اخلاق را تحت عرفان و جزء یا مرتبه
تر نیز روا  )همان(، ناگزیر باید هر حکمی برای کل یا مراتب برتر قائل شدیم برای جزء یا مراتب پایین

بدانیم. اگر قائل به پویایی و اشتدادی بودن عرفان شدیم باید این اوصاف را برای اخلاق نیز پذیرفت؛ 
انتباه است همواره در حال سلوک و صعود به مراتب    زیرا سالک از آغاز مسیر خود که همان یقظه و

کند و اگر اخلاق را به عنوان  بالاتر است و هیچ گاه در سیر خودش در هیچ منزل و مأوایی توقف نمی
ای از عرفان، پویا واشتدادی ندانیم، درواقع قائل به توقف عارف در سیر خود آن هم در  جزء یا مرتبه

(. البته این بدان معنا نیست که اخلاق را هم عرفان 1397:  63ایم )ابن علی و دیگران،  ابتدای راه شده
بدانیم؛ چرا که اخلاق مصطلح ابتدا و انتهای آن کاملا محدود و عرفان از بیکران تا بیکران همواره 

خواهیم بگوییم اخلاق و تربیت اخلاقی نیز در  (؛ بلکه می1391:  31نامحدود است )جوادی آملی،  
سیار محدود خود پویا و اشتدادی است و همین وصف اشتدادی بودن ما به الاشتراک اخلاق  محدوده ب

توان ما به الامتیاز آن دو به شمار آورد. توضیح اینکه سیر  و عرفان است، کما اینکه همین وصف را می
اخلاقی عارف تا تخلیه از رذایل و تحلیه به فضایل به صورت اشتدادی و بر پایه علم و معرفت اشتدادی 

گردد. تا یابد و از آنجا به بعد سیر عرفانی او آغاز میبه دلیل محدودیتی که دارد بالاخره جایی پایان می
زمانی که شخص متربی در محدوده این سیر اخلاقی در حال حرکت است یک شخص متخلق که  

شود. از وقتی مین  گفتهگردد و اصطلاحا به او عارف  صاحب معرفت و فعل اخلاقی است قلمداد می
نورانیت باطن قابلیت دریافت انوار عالم غیب و ابواب ملکوت و  توان نام عارف بر او نهاد که در اثر  می

های مثالی و سپس حقایق عقلیه و انوار حقیقیه را پیدا کرده و پس از آن به معرفت ذات ربوبی  صورت
الله  و شهود وحدت شخصی حقیقت هستی و صفات نامحدود جمال و جلال الهی و به مقام فنای فی

(. به عبارت دیگر از معرفت اخلاقی  صرف خارج  278-277:  1354و بقای بالله دست یابد )ملاصدرا،  
شده و با معرفت سالکانه و عارفانه دائمی خود مراتب و مقامات وجودی عرفانی را یکی پس از دیگری 

ر عرفانی تا  طی کرده و به شهود وحدت شخصی حقیقت و مشاهده حقیقه الحقایق دست یابد. این سی
توان گفت که حرکت و تربیت  رد؛ چرا که حقیقت هستی نامحدود است. بنابراین مینهایت ادامه دا بی

گیرد. بر اساس علم وجودی اشتدادی و مبانی و عرفانی در طول و در ادامه تربیت اخلاقی شکل می
انسانی، وجود، حقیقیت، عشق و سعادت،   با نفس  ترازی علم  یعنی مساوقت و هم  ساختارهای آن 

 .افکندمعرفت اخلاقی به معرفت عرفانی مبدل گشته و مقامات عرفانی بر درجات اخلاقی سایه می

 خشونت   نفی   بر   عرفانی   تربیت   و   تعلیم   تأثیر  . 5- 3
  و   خیالی  ساحت تا   گرفته  تجربی  ساحت  از   علم  مختلف  ساحات   به  قول  و  اشتدادی  وجودی  علم  نظریه
 مختلفهای  فهم   نظریه  این  پرتو  در  که  نکته  این  پذیرش  و  عرفانی  شهودهای  و  کشف  سپس  و  عقلی



 601  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

 افکار   برابر  در  افراد  آوری  تاب  و  تحمل  ازدیاد  به  تواند، مییابدمی  رسمیت  و   تحقق  یکدیگر  با  متنافی  غیر
 غیر  یا  کیشان  هم  عقاید  تفتیش  جای  به  افراد  تا  گردد   موجب  و  شود  واقع  مؤثر  بسیار  دیگران  عقاید  و

  به   احترام  ضمن،  خشونت  و  پرخاشگری  و  اهانت  و  ارتداد  و  کفر  به  آنان  کردن  متهم  و   خود  کیشان  هم
  مثال   عنوان  به.  بزنند  رقم  یکدیگر  کنار  در  را  آمیزی  مسالمت  زندگی  و  زنده  را  گفتگو  سنت  آنان  عقاید
 عقیدتی  و  علمی  منازعات  حل  در  خواص  بین  در  و  جوامع  افراد  عموم  بین  در  نظریه  این  تفهیم  و  طرح

  ویژه  به  و  اسلام  تاریخ  طول  در  تسنن  اهل  و  شیعه  بین  مذهبی  اختلافات  و  عرفا  و  فلاسفه  و  فقها  بین
، شیعیان  بین  در   اختلافات  گونه  این  بروز  رفع  و  دفع  در  همچنین  و  خاورمیانه  منطقه  در  و  کنونی   عصر  در
 علمی جوامع و شده غارت و  قتل  و فیزیکی خوردهای و زد گاهی و یکدیگر تکفیر و اهانت به  منجر که

 رنج   آن   از  و  آمده  گرفتار  آن  به  اکنون  هم  ما  اسلامی  ایرانی  جامعه  ویژه  به  و  جهان  سراسر   در  دینی  و
 . باشد   گشا راه بسیار تواند ، میبردمی

تربیت متفرع و مبتنی بر تعلیم و تعلم است. متناسب با ساحات مختلف علم و بسته  واضح است که  
کند، تعلیم و تربیت خاص آن ساحت  سعه وجودی که در متربی ایجاد میبه پهنا و عمق آن ساحت و  

گیرد. تعلیم و تعلم حسی و تجربی و پرورش حواس که امری ضروری در بحث تربیت بوده و  شکل می
گاهی و در نتیجه تربیت و لوازم آن   مقدمه و شرط ورود به مرحله پرورش قوای برتر انسان است، علم و آ

اندیشی، رشد همدلی، تاب آوری و مدارا نسبت به مخالفان را به میزان کمی همراه خواهد از جمله آزاد
داشت. در اثر شدت علم و معرفت و تشدید مرتبه وجودی شخص و ورود به مرتبه خیال، تربیت و لوازم 

نی گیرد. در مرحله بعد و در تعلیم و تربیت فلسفی که شخص به مرتبه برتری از وجود یعآن نیز قوت می
مند گشته، لوازم و پیامدهای مذکور به مراتب یافته و از معرفت و شناخت بیشتری بهرهعالم عقل دست 

یابد. در این مدل از تعلیم و تربیت که ترویج آن در بین آحاد جامعه بسیار ضروری در وجود او اشتداد می
هایی همچون مجهز کردن  است و از همان دوران کودکی نیز باید آغاز گردد، با ارائه و کاربست مؤلفه 

نگاه   آموزش  همدلانه،  رفتار  و  تفکر  القاء  انتقادی،  تفکر  و  استدلال  قوه  به  متربیان  و  متعلمان 
توان توانایی و آمادگی لازم  های تفکر مراقبتی، میشناسانه به هستی و آفریدگار و توسعه مهارتزیبایی

از خشونت را در تک تک افراد جامعه ایجاد کرد   برای یک زندگی مسالمت آمیز و صلح محور و به دور
(Ganjvar, 2022: 9-14 و در این زمینه دلالت ) های تربیتی آن را تقویت نمود. حال اگر بتوان مرتبه

گاهی و در پی آن الگوی بالاتر و کارآمدتری از تعلیم و تربیت را شناسایی و ارائه کرد،   برتری از علم و آ
ها و پیامدهای تربیتی آن نیز کاربست بیشتر و قوی تری در افزایش تاب آوری و کاهش  قطعا دلالت 

خشونت در برابر مخالفان فکری و عقیدتی و در ترویج فرهنگ صلح و دوستی که زمینه تعامل و تبادل 
کند، خواهد داشت. به نظر نگارنده این  افکار و عقاید و به تبع آن رشد و پیشرفت جوامع را ایجاد می

های مطرح در تربیتی همان تربیت عرفانی است. در مدل عرفانی  تعلیم و تربیت تمام مؤلفه  مدل برتر
های  مدل فلسفی آن، به نحو اعلی و اکمل وجود دارد. عنصر اصلی و هسته مرکزی در تمام اقسام الگو

شناسانه به هستی و خالق هستی که خود تربیتی عشق ورزی همراه با تفکر است. با داشتن نگاه زیبایی



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 602

یابد، متربی عشق و محبت  تقویت می  به مراتب  محصول عشق و اندیشه است و در مدل عرفانی  تربیت
کند. از آنجا که عشق به علت و خالق، بیشتری را نسبت به خالق در درون خود احساس و تجربه می 

عشق به آثار و لوازم او نیز هست؛ بلکه عشق به آثار از جهت اثر بودنش عین عشق به علت اثر است  
(، از این رو عشق و محبت به تمامی مخلوقات خداوند از جمله انسان سرتاسر 108:  1381)ملاصدرا،  

  فان لگیرد، به گونه ای که دیگر جایی برای فکر و رفتار خشونت آمیز نسبت به مخاوجود او را فرا می
ال قوه غضبیه و بر طبق  ناگفته نماند آنچه در برخی موارد به مقتضای اعتدگذارد.  باقی نمی  عقیدتی

گیرد نیز بر اساس عشق به خالق قوانین شرع و اجتماع، مبنی بر برخورد با ظالمان و مجرمان انجام می
 . و دیگر مخلوقات و در جهت منافع و مصالح و رعایت حال آنان است

 نتایج 

 که   ای  گونه  به  ساخت  مطرح  را  عرفانی  تربیت  از  نوعی  توانمی  تحقیق  اینهای  یافته  براساس . 1
 مختلف   مراتب  هم  و  باشد   سازگار  تربیت  دیگر   انواع   با   هم ،  خود  غایی   هدف   به  متربیان  ایصال  ضمن

 اقسام   نیز  و  عرفانی  مکتب  یک  در  انسانی  مختلف  نفوس   در  گرفته  شکل  عرفانی  تربیت  و  معرفت 
 .بشناسد رسمیت به  را دیگر عرفانیهای  آیین و مکاتب در آن گوناگون

 رو   این  از.  استها  انسان  همه  وجودی  ساختار  با  متناسب  و  مختلف  مراتب  دارای  عرفانی  تربیت . 2
  توانندمی  خود  سلوک   و  وجود  درجه  تناسب  به  متربیان  از  کدام  هر  و  ندارد  اختصاص  خاصی  قشر  به
  پایه  بر  و   اشتدادی  علم  نظریه  پرتو  در  عرفانی  تربیت  از  تقریری  چنین.  گردندمند  بهره  آن   از

 .بود خواهد پذیر امکان آن ساختارهای
 جنبه   کاملا،  است  انسانی  سلیم  فطرت  و  عقل،  قرآن  بر  منطبق  که  عرفانی  تربیت  از  نوع  این . 3

 ما   فعلی پرورش  و   آموزش نظام  در  تربیتی  و  تعلیمی  الگوی  یک  عنوان  به  تواندمی  و  داشته  کابردی
 ساحت  و   گیرد  قرار  استفاده  مورد  است  کارآمد  و  مفید  تربیتیهای  روش   فاقد  حاضر  حال   در  که

  را   مانده   مغفول   که  پرورش  و  آموزش  بنیادین  تحول  سند  در  شده  تعیین  اخلاقی  و   اعتقادی  تربیتی
 . بخشد تحقق متعالی عرفان یعنی آن عالی سطح در
 جامعه   اقشار  و  آحاد  همه  مسلم  و  طبیعی  حق  که  محور  عدالت   و  همگانی  پرورش  و  آموزش . 4

. گیرد  بر  در  را  عرفانی  تربیت  جمله  از  تربیت  و  تعلیم  ساحات  همه  که  افتدمی  اتفاق  زمانی،  است
  ارسطویی   تربیت  و  تعلیم  و  تفکر  حاکمیت  دلیل  به  ما  پرورش  و   آموزش  فعلی  نظام  در  که  چیزی
 . استدهمان مغفول

 و   روشمند،  هدفدار  ای  برنامه   با  تربیت  و  تعلیم   ساحت  برترین  عنوان  به  عرفانی  تربیت  و  تعلیم . 5
  و  موضوعات  فهم   در  مخلوق  و  خالق  به  ورزی  عشق  با  توأم  خلاق  تفکر  راستای  در  یافته  سازمان
 به  اخلاقی  و  دینی  اصول  رعایت  بر  تأکید  با  آموزان  دانش  و  کودکان  برای  عرفانی  و  حکمی  مسائل

 . باشد کارگر  و مفید تواندمی بسیار، ساز جامعه و خودساز ای گونه



 603  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

 به .  بدهد  عدالت  با  توأم  مدارانه  حکمت  و  ارزشی  جهت  دانش  و  علم  به  تواندمی  عرفانی   تربیت . 6
  بر  مبتنی  و غربی انسانی علوم ترجمه  عمدتا  کهها دانشگاه در رایج  انسانی  علوم  حوزه  در خصوص

 . استته گرف قرارداری سرمایه نظام خدمت در و بوده اومانیستی و توحیدی غیر مبانی
  



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 604

 منابع 

 .انتشارات خوشرو، قم، دشتی محمد ترجمه(، 1381) البلاغه نهج

( محمد  ملکی،  زهرا،  علی،  عرفان(،  1397ابن  علم  با  اخلاق  علم  مذاهب پژوهش،  نسبت  نامه 
 .67-57( صص 9) 5، اسلامی

تربیت عرفانی  (،  1396اکبر؛ خسروی، حسین )پور، علیآرا، امیر، افراسیابالرعایا، مرآت، جوانامین
 . 101-85(، صص 59) 15، عرفان اسلامی،  علامه طباطبایی از منظر

تربیت عرفانی براساس حکمت سینوی )مفهوم، (،  1391آبادی، مسلم )بهشتی، سعید؛ ناظر حسین
 .106-91، صص 16، سال ها(، حکمت سینویمبانی، اصول، روش

- 195(، صص 71)  23،  راهبرد،  ملاصدرادرآمدی بر فلسفه علم وجودی  (،  1393بیدهندی، محمد )
216 . 

 . ، چاپ دومنشر اسراء، قم، تحریر تمهید القواعد،  عین نضاخ(، 1390جوادی آملی، عبدالله )

 .چاپ اول، نشر اسراء، قم، عمل عرفانی در پرتو علم وحیانی(، 1391ــــــــــ )

انتشارات علامه ، مشهد،  لب اللباب در سیر و سلوکق(،    1419حسینی طهرانی، سید محمد حسین )
 . ، چاپ نهمطباطبایی

های فلسفی و پژوهش، سیناهای علم اشتدادی در اندیشه ابنبررسی ظرفیت(، 1400حقیقت، لاله )
 . 191-175(، صص 2) 23، کلامی

 2،  تأملات فلسفی،  تربیت عرفانی از دیدگاه سهروردی(،  1389آقایی، معصومه )خادمی، عزت؛ گل
 . 56-37صص (، 5)

مؤسسه امام ، تلخیص علی ربانی گلپایگانی، قم،  اتیمحاضرات فی الاله(،  1392سبحانی، جعفر ) 
 .(صادق )ع

 یاسلام  یدر نظام آموزش و پرورش جمهور   یمدن  تیهای تربچالش  (،1384)  یدمهد یس،  یسجاد
 . 160-143صص (، 2) 6 شناسی،و روان یتیمطالعات ترب، رانیا

، رساله دکتری، بررسی مبانی و اصول تربیت عرفانی(،  1397)  سیدفاطمی، سیده زهره؛ وکیلی، هادی
 . دانشگاه ادیان و مذاهب



 605  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

( مهدی  گنجور،  جعفر؛  شانظری،  رضوانه؛  آرمان(،  1401قاطع،  بر مختصات  اقتصادی  تأملی  شهر 
ملاصدرا،    )زیست  نظرگاه  در  اشتدادی  علم  برمبنای  اسلامیمادی(  کلام  و  (،  2)  55،  فلسفه 

 .412-391صص 

  نیکنفرانس بی، اولین  و برنامه درس  یدر فرهنگ آموزش  یاخلاق  ت یترب  گاه یجا  (،1396)  میمر ان،  یک
 . تیو ترب  یشناسی روانبیفرهنگ آس  یالملل

 . سروش، تهران، ترجمه و تفسیر الشواهد الربوبیه فی المناهج السلوکیه(، 1389مصلح، جواد )

 . ، چاپ چهاردهمانتشارات صدرا، تهران، عدل الهی(، 1378مطهری، مرتضی )

)مظلومی کمال  هستی(،  1396زاده،  مبانی  تربیتی  بررسی  مکتب  براساس  عرفانی  تربیت  شناختی 
 .36-19(، صص 1) 9های تربیتی، اسلام و پژوهش، نجف اشرف

 ، چاپ اول. بنیاد حکمت اسلامی صدرا ، تهران،  کسر اصنام الجاهلیه (،  1381ملاصدرا، محمد بن ابراهیم ) 

 . انجمن حکمت و فلسفه ایرانتهران، المبدأ و المعاد، (،  1354ــــــــــ )

 . پژوهشی حکمت و فلسفه ایران ، مؤسسه، تهرانمفاتیح الغیب(، 1363ــــــــــ )

 . بیدار ، قم، تفسیر القرآن الکریم(، 1366ــــــــــ )

 . ، چاپ دوممرکز نشر دانشگاهی، الشواهد الربوبیه فی المناهج السلوکیه(، 1360ــــــــــ )

 .بنیاد حکمت اسلامی صدرا، تهران، المظاهر الالهیه فی اسرارالعلوم الکمالیه(، 1378ــــــــــ )

 . احیاء التراث العربیدار ، بیروت، الحکمه المتعالیه فی اسفار الاربعهم(. 1981ــــــــــ )

گرایی دینی بررسی تربیت دینی صلح محور مبتنی بر کثرت(،  1396میر، محمد؛ شمشیری، بابک )
 .170-147(، صص 1) 50ادیان و عرفان، ، عرفانی

)هاشم محمد  بیدهندی،  آیسودا؛  ظرفیت (،  1399پور،  و بررسی  سهروردی  نزد  اشتدادی  علم  های 
 . 562-547(، صص 2) 53،  یاسلامفلسفه و کلام ملاصدرا، 

اخلاقی و مقایسه تأثیر آنها بر تربیت فرد  فعل  عرفانی و    فعلتحلیل  (،  1400همدانی، سید علی جواد )
، رساله دکتری به راهنمای ابوالفضل کیاشمشکی، جامعه المصطفی العالمیه، مجتمع آموزش و جامعه

 . عالی امام خمینی 

References 

Amini-Rahaya, Amira; Khosravi, Hosein; and Afrasiabpour, Ali Akbar 

(1396). Spiritual Education from the Perspective of Allameh Tabatabai. 

Islamic Mysticism, 59, pp. 85-101. (in Persian) 



 1404، مودشمارۀ  ،تمشهو  پنجاهۀ ، دور ادیان و عرفان 606

Barzian, A. G. ,& Ganjvar, M. (2022). New spiritual movements as 

autonomous religiosity of Iranian young adults. Religio, 30 (2) , 91-112 . 
Ganjvar, M. (2023). How can philosophical education contribute to the denial 

of religious violence? European Journal of Science and Theology, 19 (1) , 1-

20 . 
Beheshti, Saeed; Nazr Hosein Abadi, Muslim (1391). Spiritual Education 

Based on Sinan Wisdom (Concepts, Foundations, Principles, Methods). Sinan 

Wisdom, 16, pp. 91-106. (in Persian) 

Bidakhndi, Mohammad (1393). An Introduction to Mulla Sadra's Philosophy 

of Existence. Rahbord, 71, pp. 195-216. (in Persian) 

Javadi Amoli, Abdullah (1390). Ain al-Nazhaq, Commentary on the 

Preparation of the Principles. Qom, Isra Publishing, 2nd edition. (in Persian) 

----- (1391). Mystical Practice in the Light of Divine Knowledge. Qom, Isra 

Publishing, 1st edition. (in Persian) 

Hosseini Tahrani, Seyyed Mohammad Hosein (1419 AH). The Quintessence 

in the Path and Journey. Mashhad, Allameh Tabatabai Publishing, 9th edition. 

(in Persian) 

Haghighat, Laleh (1400). A Study on the Capacities of Intensifying Science in 

Avicenna's Thought. Philosophical and Theological Research, 23 (2) , pp. 175-

191. (in Persian) 

Khademi, Izzat; Gol-Aqaee, Masoumeh (1389). Spiritual Education from the 

Perspective of Suhrawardi. Philosophical Reflections, 5, pp. 37-56. (in 

Persian) 

Mahmoudi, Kaveh; Maleki, Mohammad (1396). Investigating Religious 

Education Centered on Peace Based on Religious Pluralism in Mystical 

Contexts. Religions and Mysticism, 50 (1) , pp. 147-170. (in Persian) 

Mollah Sadra, Mohammad bin Ibrahim (1381). Breaking the Idols of 

Ignorance. Tehran, Islamic Wisdom Foundation, 1st edition. (in Persian) 

----- (1354). The Origin and the Return. Tehran, Iranian Society of Wisdom 

and Philosophy. (in Persian) 

----- (1363). Keys to the Unseen. Tehran, Research Institute of Wisdom and 

Philosophy in Iran. (in Persian) 

----- (1366). Interpretation of the Holy Quran. Qom, Bidar. (in Persian) 

----- (1360). The Divine Evidence in the Practical Methods. University 

Publishing, 2nd edition. (in Persian) 

----- (1378). The Divine Phenomena in the Secrets of Perfect Sciences. Tehran, 

Islamic Wisdom Foundation. (in Persian) 



 607  یعلم اشتداد  یۀآنها بر اساس نظر نییو تب ییصدرا یعرفان  تیترب یهادلالت 

----- (1981). Transcendent Philosophy in the Four Travels. Beirut, Dar al-

Hayat. (in Persian) 

Mohammadi, Fateme; Vosoughi, Mehdi (1402). A Study of Philosophical 

Foundations in Educating Individual and Community with a Focus on Ethics 

and Spirituality. Journal of Islamic Philosophy& Theology, 61, pp. 111-129. 

(in Persian) 

Mohajer, Bahram; Naimi, Haleh (1389). Enlightenment and the Impact of 

Philosophy on Spiritual Growth. Quarterly Journal of Knowledge and 

Religion, 10 (4) , pp. 35-50. (in Persian) 

Mousavi, Fateme; Khosravi, Ahmad (1396). Exploring the Foundations and 

Principles of Spiritual Education. PhD Thesis, University of Religions and 

Denominations. (in Persian) 

Saadi, Ayatollah (1384). Challenges of Civil Education in the Educational 

System of the Islamic Republic of Iran. Educational and Psychological 

Studies, 6 (2) , pp. 143-160. (in Persian) 

Sabzevari, Mohammad; Mohammadi, Zahed (1387). The Role of Philosophy 

in Cultivating Spirituality in Iranian Education Systems. Journal of 

Educational Philosophy, 9, pp. 101-120. (in Persian) 

Sadeqi, Vahid; Mehregan, Afsaneh (1392). A Philosophical Review of Ethical 

Education within the Context of Spirituality. Journal of Ethics and Philosophy 

in Education, 7 (1) , pp. 45-60. (in Persian) 

Shahrani, Abedin (1395). Issues in Integrating Ethics into Educational 

Curricula. Journal of Ethics and Education, 10 (2) , pp. 77-90. (in Persian) 

Siami, Mohammad (1397). The Relationship between Ethics Science and 

Mysticism Science. Islamic Studies Journal, 5 (9) , pp. 57-67. (in Persian) 

Soleimani, Behnam; Vali, Maedeh (1401). Reflections on Economic Ideal City 

Characteristics Based on Intensifying Science in Mulla Sadra's View. Islamic 

Philosophy and Theology, 55 (2) , pp. 391-412. (in Persian) 

Tahrani, Seyyed Javad (1400). Analyses of Mystical Action and Moral Action 

and Their Impact on Individual and Community Education. PhD Thesis under 

the Guidance of Abolfazl Kiyashmashki, Al-Mustafa International University, 

Imam Khomeini Higher Education Complex. (in Persian) 

Tabasi, Noorollah (1394). Spirituality and the Influence of Philosophy on 

Educational Practices in Iran. Journal of Philosophical Studies, 14, pp. 23-

35. (in Persian) 

Zare, Reza (1401). Philosophy of Education in the Context of Spirituality and 

Mysticism. Journal of Knowledge and Education, 11, pp. 99-115. (in Persian). 


	مقدمه
	پیشینۀ پژوهش
	روش پژوهش
	1. نظریه علم وجودی اشتدادی و ساختارهای آن
	1‏-1. واکاوی مفهومی علم اشتدادی
	1‏-2. ساختارهای علم اشتدادی

	2. تربیت عرفانی
	2‏-1. تربیت
	2‏-2. عرفان
	2‏-3. تعریف تربیت عرفانی

	3. دلالت‌های تربیت عرفانی و تبیین آنها بر اساس نظریه علم وجودی اشتدادی
	3‏-1. تکثرگرایی تربیتی: رسمیت یافتن معرفت و تربیت عرفانی در سایر ادیان و مذاهب
	3‏-2. دست‌یابی به عدالت تربیتی در پرتو نظریه علم اشتدادی
	3‏-3. صلاحیت بخشی به عارف سالک در مدیریت جامعه
	3‏-4. تشبیه و تمییز بین تربیت عرفانی و تربیت اخلاقی و تبیین آن بر اساس علم اشتدادی
	3‏-5. تأثیر تعلیم و تربیت عرفانی بر نفی خشونت

	نتایج
	منابع
	References

